


ISBN: 978.65-88994.

] phillos.

‘ ACADEMY

5

8

'.a|| /L«!Iua H



Reflexiones sobre la critica
creadora de la politica de la
liberacion



DIRECCION EDITORIAL: Willames Frank

El estandar ortogréfico, el sistema de citas y referencias bibliograficas son
prerrogativas del autor. Asimismo, el contenido de la obra es responsabili-
dad Unica y exclusiva de su autor.
creative ottt omae
commo s https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.pt_BR
2020 Editora PHILLOS ACADEMY
Av. Santa Maria, Parque Oeste, 601.
Goiénia-GO
www.phillosacademy.com
phillosacademy@gmail.com

Datos de catalogacion de publicaciones internacionales (CIP)

E59r
DUSSEL, Enrique. HERRERA, Gabriel. Moreno, Alicia Hopkins.

Reflexiones sobre la critica creadora de la politica de la liberacion.
[recurso digital]/ Enrique Dussel, Gabriel Herrera, Alicia Hopkins Mo-
reno (Coordinadores) — Goiania-GO: Editora Phillos Academy,
2023.

ISBN: 978-65-88994-88-7

1. América Latina. 2. Filosofia de la Liberacion. 3. Filosofia.
4. Politica de la Liberacion. 5. Palitica.
|. Titulo.

CDD: 100

indices para catalogo sistematico:
Filosofia 100


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.pt_BR
mailto:phillosacademy@gmail.com
https://www.cblservicos.org.br/servicos/meus-livros/visualizar/?id=86cafc88-1ce5-ec11-bb3c-000d3ac0745b

Enrique Dussel
Gabriel Herrera
Alicia Hopkins Moreno

Coordinadores

Reflexiones sobre la critica
creadora de la politica de la
liberacion

Goiania - GO
2023

phillos.

ACADEMY



SUMARIO

PROLOGO de Alicia Hopkins Moreno.........cevveveersesenerevrsssenn 7
Politica de la liberacién critica y creadora. El transito: de la
intuicién a la produccién comin

Comentario ctitico sobre el prdlogo, § 29 y 30 de la
Politica de 1a Liberacion .......c..ccvcurecurecurecirenereeneneeeieeeeeereenes 15
Gabriel H. Salazar AFyL-México

De los mesianismos al enosamento: Libertacion
comunitaria de 1a POHHCA ...covueviveviuceicieccccceceeeene 28
Hugo Allan Matos

Resefia “§33. La critica de la esfera ecoldgica. El principio
material critico negativo de la politica” de Enrique Téllez
Fabiani y Jorge ZUMIZa......cccvvueuiuemiueeieeienieicneeeienseeenenenne 41
Gabriela A. V'eronelli

Adam Martinez

Un pensamiento para la produccion, reproducciéon y
desarrollo de la vida humana y la naturaleza en comunidad....56
Abdiel Rodriguez Reyes

“La voluntad-de-vida y el consenso critico del pueblo:
ptincipios material y formal positivos de la
Politica Creadora” ......ccuvcuecurecurecireerreereeerseeseeseseesesesesessesenne 72

Maria Magdalena Becerra

El realismo critico como imperativo democratico. Pueblo,
participacion y representacion. ... 97
José Romero Losacco

Dimensiones creativas de la Politica de la Liberacion: la
transformacién material ecolégica- econémica y la
transformacion del sistema del derecho.....oeovicveecveierieeninnes 107
Esteban Gabriel Sanchez,

Revolucién, Estado, Pueblo y democratizacién desde la critica
creadora de la Politica de la Liberacion......ccecceveecccecnnnnnen. 115
Frank David Girdn Mego



PROLOGO

Alicia Hopkins Moreno
Politica de la liberacién critica y creadora.
El transito: de la intuicién a la producciéon comun

Todo transito tiene un inicio y, sin embargo, en oca-
siones el inicio queda oculto, habitando el misterio de lo que
no se nombra. En este breve prologo quisiera hacer una es-
pecie de recorrido de ese transito que tuvo lugar en la vida y
en la produccién tedrica de la Politica de la Liberacién dusse-
liana hasta llegar a los textos que se presentan en esta compi-
lacién. Me ha sido imposible rastrear el inicio porque la refle-
xi6n y la necesidad politica han estado ahi desde un lugar in-
definido para la explicitacién tedrica ya que nace, mas bien,
en el proceso de subjetivacion de nuestro autor, anclado a su
historia, a su formacion, pero también al mundo que habito
y le interpelé desde este llamado a la justicia, propia de toda
su pretension de encontrar los fundamentos para hacer emer-
ger y crecer una politica liberadora.

Asi que por cuestiones propiamente pedagogicas, con el
fin de hacer explicita la continuidad historica de la Filosofia
Politica de la Liberacién como una produccion dinamica que
va respondiendo a las necesidades que la realidad y la coyun-
tura exigen, estableceré un punto de partida a finales de los
afios noventa. En este momento, Enrique Dussel se encuentra
en un periodo de transicién entre su Etica y su Politica de la
Liberacion. En 1999 publicé en inglés sus “Six Theses Toward
a Critique of Political Reason” (“Seis tesis para una Filosofia
Politica Critica”) en la Radical Philosophy Review de Boston, que
seran incluidas en el primer apartado de su obra Hacia una Fi-
losofia Politica Critica. Esta obra fue publicada por la Editorial



Descleé, en Bilbao en el afio 2001, resultado de sus reflexiones
compartidas como “Robert Kennedy Professor” en la Univer-
sidad de Harvard un afio antes. Fue durante este periodo que
se dedico a exponer lo que se venfa configurando ya como una
“politica de la liberacion”. Aunque la reflexion politica estuvo
siempre presente en la obra de nuestro autor, es en este mo-
mento de su produccion teérica donde empieza a cobrar una
mayor concrecion conceptual y categorial, por eso empiezo
desde aquf este relato.

La primera década del siglo XXI fue testigo de impor-
tantes luchas de transformacién social en América Latina, lu-
chas que nacfan del seno de los territorios defendidos por
aquellos pueblos histéricamente dominados desde la con-
quista y olvidados por el Estado, hasta las luchas populares
que incorporaban sus demandas en procesos de transforma-
ci6én, recuperando principios latinoamericanistas, antiimpe-
rialistas, anticoloniales y plurinacionales. La reivindicacion del
socialismo del siglo XXI en la Venezuela chavista, en plena
alianza con la Cuba castrista, la llegada a la presidencia de dis-
tintos gobiernos que fueron democraticamente electos a par-
tir de masivas movilizaciones populares contra el neolibera-
lismo y que buscaban generar mecanismos y estrategias de
desarrollo conjuntas, fueron un escenario histérico inaudito
que generd grandes cambios en la region, ademas de multi-
ples debates politicos.

Es desde este contexto histérico que la Politica de la
Liberacién empieza a hacerse cada vez mas explicita, que va
a exigir un dinamismo teérico capaz de adecuarse a los pro-
pios procesos de transformacion con el objetivo de hacerlos
mas inteligibles, de confrontar la politica liberal y conserva-
dora que se erigia en su contra y con el fin, también, de marcar
rutas y diques de contencion para estos ejercicios delegados



del poder que precisaban de una teoria generadora de sentido
critico y a la vez creativo.

En esa misiéon se embarcé nuestro autor que, cinco anos
después de Hacia una Filosofia Politica Critica, va a publicar las 20
Tesis de Politica en donde, de manera directa intenta dar respuesta
a este escenario novedoso conocido como “la primavera lati-
noamericana”. Un afio después, en el 2007, publicara su primer
tomo de la Politica de la Liberacion dedicado a la reconstruccion
de una historia mundial y ctitica. Las 20 Tesis daban una res-
puesta concreta a los debates y problemas politicos que se deri-
varon de la coyuntura del momento. La Historia mundial y critica,
fue un trabajo que implicé la reconstruccion total de la historia
de la politica de tal manera que el mundo no empezara en Eu-
ropa y que derrocara, ademas, los grandes mitos eurocéntricos y
racistas con los que se erigi6 la llamada “historia mundial mo-
derna”. Esto sent6 las bases para una lectura histérica radical-
mente distinta mirada desde abajo, desde la periferia, desde las
victimas, a contrapelo, como recomendarfa Benjamin.

Luego vino el segundo tomo, el de la Arguitectinica, en el
2009. Ya en Hacia una filosofia politica critica, hay una reflexion so-
bre la “maduracion lenta de una “arquitecténica politica que (...)
va desarrollandose durante largas vigilias y desvelos” (Dussel,
2001:9) en los que esboza tres momentos, sus principios funda-
mentales y define que la tinica manera posible de producir una
filosoffa politica era llevar a cabo una filosoffa politica critica
(Dussel, 2001:12) que deconstruya la filosofia politica moderna
europea justificadora de la opresion y la dominacién impuestas
desde la colonia en los pafses del sur global. También ya desde
la Fitica de la liberacion se planteaba la necesidad de emerger la cri-
tica del reconocimiento de la dignidad del otro que suftre. Esta
fundamentaciéon material de la ética sera subsumida en la



dimension critica de la politica de la liberacion que va a trabajarse
en las primeras dos décadas de este siglo.

En este sentido, la politica de la liberacién pasa por un
primer momento de comprension de la materialidad de la histo-
ria narrada desde la voluntad de vivir de los pueblos fuera del eje
eurocéntrico moderno; un segundo momento de construccion
del aparato categorial que le permite fundamentar el poder de
manera positiva desde la potencia de los pueblos de crear insti-
tuciones a su favor ylos principios que fundamentan toda la po-
litica de la liberacion en su constelacion constitutiva.

Por su parte, la Politica de la liberacion critica creadora, va a
ser el ultimo tomo de esta trilogfa y va a tener un inicio y un
proceso bastante sui generis. Habian pasado nueve afos desde
la publicacion de la tltima Po/itica cuando, en el 2018, el maes-
tro nos sorprendié con una propuesta que nadie esperaba. Era
hora de que sus estudiantes diéramos continuidad a su trabajo
tedrico, la mision que se nos encomendod fue la escrituracion,
precisamente, de este tercer tomo. El proceso duré un afio de
trabajo colegiado, de escucha y de debate colectivo. Revisaba-
mos cada uno de nuestros textos, los lefamos con detenimiento
cuestionandonos tanto la lectura politica de la realidad de una
América Latina sumergida en la emergencia reaccionaria de
una derecha rancia que habfa logrado desplazar a los gobiernos
populares, como la interpretacion y el uso de los conceptos y
las categorfas que la Politica de la Liberacion habia puesto so-
bre la mesa hasta el momento y sobre las cuales habria que
seguir construyendo.

Estos seminarios son resultado y son creacién al mismo
tiempo. Son resultado de décadas de produccion tedrica, de ana-
lisis politico, de compromiso ético para desarrollar una Filosofia
Politica nacida desde América Latina como herramienta de lu-

cha para todos los pueblos que enfrentan la opresion y la

10



dominacion en el mundo. Y también son creacion porque, de-
clamos, aunque avancemos con pequefos pasos en la produc-
cién tedrica tan vasta de esta filosoffa, lo hacemos, caminamos
abriendo nuevas brechas, respondiendo a contextos inéditos en
la historia latinoamericana, a la expresiéon y formas de nuevas
luchas que se inscriben en nuestro territorio.

Ha sido un proceso fecundo de produccion tedrica
que, en la medida de lo posible, logré, ademas, romper con la
dinamica individualista del pensamiento y de la creacion filo-
sofica tipica de la academia eurocentrada. A su vez, fue un
momento importante para comprendernos en la polifonia de
nuestras voces, comprender y defender que esta escuela de
pensamiento filoséfico, que apuesta por la liberacion, no se
fundamenta en dogmas ni en postulados cerrados y que per-
mite, al contrario, la convivencia de una pluralidad de postu-
ras que desde distintas experiencias colectivas, militantes, per-
sonales, hacen uso del aparato teérico politico de la Filosoffa
de la Liberacion para sostener y fortalecer nuestras propias
luchas, desde nuestros entendimientos y estrategias, lo que
incluso, le ofrece una riqueza a este tercer tomo de la Politica.

La critica creadora busca dar cuenta, por una parte, del mo-
mento en el que la arquitectura institucional de un gobierno
dado histéricamente ya no funciona en pos de la voluntad de
vida del pueblo que le ha delegado su poder, sino que se ha
fetichizado en su contra. Buena parte del contenido critico
enunciado de manera practica y sucinta en las 20 Tesis sera pro-
fundamente desarrollado en esta obra. Todos los principios de
la politica que se habfan hecho explicitos en la Arquitectonica
cobraran ahora una dimension negativa, una actualizaciéon en
funcién de negar su negacion, de legitimar la transformacion,
la lucha, la rebelion frente a un gobierno que se ha corrompido

11



alejindose de la fuente de toda legitimidad del poder que es el
propio pueblo y le ha traicionado.

A su vez, la dimension creadora de la politica teoriza
sobre la constituciéon de un nuevo orden, sobre el paso de la
critica a la creaciéon de lo nuevo, la nueva institucionalidad
que pretende ser mas justa que la anterior, aperturando me-
canismos y recursos para adaptarse y transformarse de ma-
nera mas flexible a la critica —siempre presente y necesaria-,
postergando el inevitable proceso de deterioro, de entropia y
fetichizacion a la que toda creacion politica esta destinada.

El tercer tomo de la Politica de la Liberacién ha sido
producido por la escuela de pensamiento conformada en
torno a la Filosoffa de la Liberacion. No se detiene en un
circulo de discipulos, ni en las aulas que atestiguaron los en-
cendidos debates que tuvieron lugar para que naciera esta
obra. La apuesta que la Asociacién de Filosofia y Liberacion
ha hecho desde el 2014 por profundizar en su conocimiento
y difusion se ha concretado en un seminario permanente que
durante este semestre se aboco a revisar la obra aun inédita
de este tercer tomo.

Otras voces, otras lecturas nacidas de diversas latitudes
de toda América Latina, desde México a Brasil, Argentina,
Panama, Chile, hasta Estados Unidos, siguen otorgandole a
la obra un caracter colegiado que nos permite seguir fortale-
ciendo nuestra escuela de pensamiento. Somos nosotras no-
sotros dialogando entre nosotras nosotros. No como aque-
llos intelectuales en una torre a la que nadie accede y en una
lengua que nadie comprende, sino en constante traduccion,
interpretacion, interpelacion, actualizando también en la re-
flexion sobre nuestros textos la propia critica y la creacion
tedrica. Es como una extension del tercer tomo de la Politica,
la resonancia que permite seguir pensando colectivamente,

12



reelaborando desde los limites y repensando desde los puntos
ciegos que nos permiten otras miradas. En este sentido, la
Politica de la Liberacion, sigue creciendo y necesitamos, a la
par de la propia dinamica de nuestra realidad latinoamericana
que tanto nos exige transformacién, sostener este movi-
miento critico y creador.

Viene a mi memoria una escena de hace mas de quince
afios en los salones de la Universidad Nacional Auténoma de
México. El maestro Dussel nos interpelaba —ante los resabios
eurocéntricos que encontraba en nuestras investigaciones-
haciendo un llamado a leetle con profundidad, a comentar y
a investigar sobre sus obras, a formarnos en la filosoffa de la
liberacién y comentarla: “hablamos y conocemos de los pre-
socraticos porque Aristételes hablé de ellos, ahora les toca a
ustedes hablar de la filosoffa de la liberacién para mantenerla
viva en la filosofia mundial”. Y bien, ese gigante de la filosoffa
de la Grecia clasica sobre el que tanto se ha escrito, nos queda
muy lejos, muy ajeno, pero lo que si nos queda cerca -y es
nuestra- es esta seguridad de que la Filosofia de la Liberacion
sigue creciendo, fortaleciéndose, expandiéndose por amplios
territorios donde la exigencia de justicia se mantiene viva.

Y no es que nuestra ambicion sea académica, no se busca
desplazar a otras escuelas filosoficas para posicionarnos en luga-
res del centro o mas hegemonicos. Si partimos de que la teorfa
es un momento de la lucha, si partimos de que nuestra labor es
hacer filosoffa de la realidad y no de la filosoffa, lo que celebra-
mos es que nuestra disputa por el sentido de un mundo mas
justo se instaure dentro del debate en un momento histérico en
donde parece no haber ya esperanza ni salida posible, en donde
el cinismo y el pesimismo abundan en el adormecimiento de las
potencias transformadoras; lo que celebramos es que la filosoffa
politica de la liberaciéon sea una herramienta a la mano para

13



luchar, para seguir articulindonos y fortaleciéndonos, que sea
otra expresion de esta voluntad de vivir que se encarna, también,
en la palabra colectiva que presentamos en esta compilacion.

14



Comentario critico sobre el prilogo, § 29 y 30 de 1a
Politica de la Liberacién

Gabriel H. Salazar AFyL-Meéxico

A la memoria de nuestro amigo y hermano Jnan José Bantista

Prélogo del volumen III

La “Ciritica creadora” -o tercer tomo que conforma la
ultima parte de la Politica de la Liberacién- ha tardado mas
de 10 afios de elaboracién, en este afio 2022 tenemos ya su
publicacion en el contexto de pandemia, sintoma de una crisis
civilizatoria que ha convulsionando los sistemas en los cuales
nos moviamos y orillindonos a adaptarnos a una nueva coti-
dianidad. Esto nos obliga a prepararnos ante una posible agu-
dizacion del momento agénico apareciendo como senal de
esperanza el cambio de horizonte hacia otro mundo posible,
un mundo donde quepan muchos mundos, lo que Enrique
Dussel llama pluriverso analégico.

Sabemos que del 2009 -afio de la publicacién del tomo
II- al 2017 pasaron 8 afios, los mismos que tardé Dussel en
escribir la Etica de la Liberacién (1998). Con independencia
de lo expresado, para cualquier humano de mas de 80 afios el
ritmo de trabajo ya no es el mismo que el de 40 afos atras.
Por tanto, no sorprende que en las primeras lineas del volu-
men III de esta Politica de la Liberacion el maestro indique
que “cambia el estilo de la exposicion” (Dussel, 2022; 13), por
lo que para el 2017 se comienza la tarea de trabajar el libro en
seminarios de posgrado semanales en la UNAM; esto ya es
una novedad por si misma en la trayectoria teérica del maes-
tro, quien se percata sobre la necesidad de ayuda por parte de

15



la comunidad de discipulos que estibamos trabajando alrede-
dor de la Politica de la Liberacién, mismos que fuimos con-
vocados a escribir sistematicamente. En el 2017 se anunciaba
el final de la primavera de gobiernos progresistas de los paises
latinoamericanos; desde 1994 hasta 2017 los movimientos so-
ciales habfan dado mucho que pensar a los teéricos de la fi-
losoffa politica mundial desplegando una gran movilizacion
social, critica innovadora y politica creadora. En nuestra opi-
nién, y asumiendo el riesgo de equivocarnos, consideramos
que estas experiencias fueron el caldo de cultivo para crear y
sistematizar la parte “Critica” de la Politica de la Liberacion.

Para aquellos que hemos profundizado fenomenolégica-
mente en la obra, el segundo parrafo del prologo representa una
declaracion que emana del ser mistico que se encuentra mas alla
del bien y del mal. Posee el tono de una revelacion esclarecedora
de profunda reflexion de autoconocimiento, es el descubri-
miento autentico de un viviente (muy semejante a la suicida ho-
nestidad de Walter Benjamin):

La primera cuestién, que me dificulté durante afios
la exposicién de este tercer volumen (sobre la Cri-
tica creadora, que es ahora la Tercera Parte de 1a po-
litica de la liberacién, quedando la llamada Arguitec-
tdnica como la Primera Parte), es justamente la clara
distincién del contenido conceptual y categorial de
la Segunda Parte (negativa), que al mezclarse conti-
nuamente con la Tercera (positiva), impedia una
clara captacién de ambas. Al ahora distinguirlas con
precision, la exposicién sistematico categorial se
destrabo y adquiri6 un sentido dialéctico, pudiendo
pasar de una categoria a otra sin saltos ni retrocesos
confusos, en especial de la constelaciéon segunda
negativa a la tercera positiva. (Dussel, 2022; 13)

16



Esto de la “exposicion dialéctica” del pasaje de una
constelacioén a otra lo debemos comprender como un trabajo
didactico y pedagdgico, como una exposicion tedrica necesaria
y que, no por ello, la inconmensurabilidad de lo real de la reali-
dad se acomoda de manera perfecta al cuerpo de este para-
digma de investigacion. No debemos confundir el nivel prac-
tico concreto complejo con el nivel teérico simple que surge
de la abstraccion del mundo fenoménico, al que se adscriben
los tres tomos que componen esta narrativa. La exposicion dia-
léctica y los pasajes categoriales son esquematizaciones tedricas
para comunicar, compartir y dar a comprender lo que acontece
en el campo politico desde un peculiar modo de investigacion
y perspectiva. Ia diseccion y analisis con bisturf de punta de
obsidiana entre critica negativa (segunda parte) y critica posi-
tiva (tercera parte) es posible solo teéricamente, puesto que en
la praxis concreta se presentan diacronicamente mezclados de

manera compleja.

Esta divisién de la antigua Segunda Parte (la Critica
anterior) en dos momentos sistematicos (uno nega-
tivo y otro positivo) permitié hacer posible el pre-
sente volumen y es lo que ahora denominaré las tres
constelaciones del proceso de la Politica de la Libera-

cién. (Dussel, 2022; 13)

Al analizar la critica en dos momentos: uno negativo de
destruccion, agonico; y otro positivo de creacion, constructivo,
se advierte que la estructura de trabajo de nuestro amigo Enri-
que Dussel utilizada durante aproximadamente 40 afios de vida
tedrica da un giro, ahora es una deconstruccién del sistema de
pensamiento en que se movia. Lo anterior es algo nuevo para €l
un descubrimiento tedrico importante, un avance dialéctico en

su proceso de construccion; es la resistematizaciéon o salto

17



cualitativo propio de un pensamiento vivo que “desde el 2017
agregara una zercera constelacion”. (Dussel, 2022; 14)

A partir del parrafo 8 y hasta el final de la primera parte
del prélogo, Dussel nos lo habia adelantado en 2020 al publi-
carlo en el primer trabajo del libro Siete ensayos de filosofia de la
liberacion con el titulo “Las tres configuraciones del proceso
de la politica de la liberacion”. La eleccion de utilizar el con-
cepto de constelacién y abandonar el de configuracion se fue
decidiendo en el proceso de didlogo con los autores, siendo
sugerido por la lectura de Walter Benjamin.

Nos podriamos extender en el analisis a profundidad
de este prologo donde esta contenida y sintetizada toda la es-
tructura de la Politica de la Liberacién, pero no lo vamos a
hacer. Solo enunciaremos de manera l6gica y abstracta la es-
tructura simple; esta constituida por tres constelaciones: 1) el
orden vigente, 2) la critica deconstructiva (negativa) y 3) la
critica constructiva (positiva). Las tres constelaciones, a su
vez, estan divididas para su analisis en tres momentos: a) au-
roral, b) clasico y ¢) agénico. Al interior del momento agénico
de cada constelacion se presenta tedricamente un pasaje dia-
léctico categorial sin saltos 16gicos. De ahi que se haga nece-
sario presuponer la estructura del Estado como orden vigente
dado, la destruccion del mismo ante los sintomas de decaden-
cia fetichista y la construccién de uno nuevo no fetichizado,
lo que nos lleva a un concepto de Estado en sentido positivo.

Otra distincion importante es la de mesianismo y pro-
fetismo. El mesianismo en un primer momento es ctitico y
destructor del sistema fetichizado; en un segundo momento,
de acuerdo al devenir histérico, se convierte en el constructor
del orden nuevo. El profetismo, por su parte, serd la critica y
autocritica permanente del orden vigente y también del nuevo
orden. Mientras el mesianismo tiende a la fetichizacion

18



inevitable del nuevo orden, el profetismo se mantiene en un
realismo critico partiendo de la condicién humana que nunca
puede generar sistemas perfectos. Esto en esencia es el mé-
todo analéctico de la Filosoffa de la Liberaciéon subsumido en
la Politica de la Liberacion. La critica, entonces, permanecera
constante hasta que el ser humano siga vivo como especie; de
aqui la vigencia de la Filosoffa, Etica y Politica de la Libera-
cion, paradigma tedrico valido que llegb para quedarse en la
historia de la humanidad.

§ 29 La otra historia del imperio americano. La crisis del
colonialismo y de la globalizacion excluyente

El paragrafo 29 es una introduccion historica que sitta
las geografias y los calendarios, es el momento que toda Filo-
soffa de la Liberacion -si se presume de serlo- debe de tener,
ya que es ahf donde se presenta la génesis ideologica de lo que
se pretende pensar; en el caso que nos ocupa supone una des-
cripciéon minima del horizonte desde donde se avanza en la
“critica de todo el sistema de las categorias de la filosofia politica bur-
guesa moderna”. (Dussel, 2022; 27) Esto de la “critica de todo
el sistema de las categorias...” es tomado del programa, método,
metodologfa y técnica de investigacion cientifica que utiliza
Karl Marx para el analisis de la economia politica; ahora,
dando un paso adelante analécticamente, Dussel lo emplea en
el campo politico anadiéndole lo de “moderno”, que Marx
s6lo alcanzo6 a vislumbrar en la quinta redaccion de E/ Capital,
es decir, hasta después de la publicaciéon del tomo I de E/
Capital (1867) -alla por 1868, cuando entabla conversacion
con los populistas rusos-.

Para nosotros, la narrativa con que se escribe la historia
es fundamental porque muestra el /ugar de enunciacion desde
donde se lanza el discurso; en el caso de la Filosofia de la

19



Liberacion es desde el lugar de la victima. En el tomo I de la
Politica de la Liberacion se bosquejé de modo general la his-
toria mundial, es el mejor ejemplo de lo que hemos denomi-
nado el materialismo histérico de Dussel, semejante al mate-
rialismo histérico de Marx. Apuntamos Marx -para no con-
fundirlo con Engels- porque que dista mucho de lo que el
marxismo tradicional llamé “materialismo historico”. Asi
pues, ambos (Marx y Dussel) parten del mismo fundamento:
la vida material de la victima.

En este § 29 de introduccion histérica se pasa de la
politica mundial del tomo I a la historia de una regioén. Es un
corte geografico para delimitar el origen del centro de poder,
con pretensiones imperialistas de dominio mundial, que
afecta directamente a las naciones pluriétnicas de Abya Yala
y estados modernos de América Latina y el Caribe.

Ahora nos toca mostrar un horizonte internacional
préximo a América Latina que enmartca la problema-
tica de lo que denominaremos la Segunda Emancipa-
¢idn (cuyo objetivo preciso es un proceso liberador).
Pensamos filosoficamente, en primer lugar, a) desde
un lugar (el pueblo oprimido latinoamericano); te-
niendo en vista, en segundo lugar, b) un horizonte
concreto de interpretacion (la liberacion ante el im-
perio <<norteamericano>> con la colaboracién de
las élites nacionales dependientes), que para algunos
europeos o ciudadanos de otros continentes cultura-
les es lejano, pero no para América Latina, y menos
para México, en donde estamos escribiendo estas li-
neas. (Dussel, 2022; 27)

El pueblo oprimido latinoamericano es el horizonte
desde donde se pretende historizar; determinacién geopoli-
tica estratégica, fragmento del mundo postcolonial y corte
metddico necesario para pasar dialécticamente del todo a la
parte. Tal es el aporte que hace a dicho frente, haciendo a su

20



vez un llamado a “ser pensados desde nuevas categorias filo-
soficas que nos toca construir pacientemente” (Dussel, 2022;
27), siendo la tarea pendiente que nos deja el desarrollo del
materialismo historico del filésofo latinoamericano.

La interpretacion de la historia desde el lugar de América
Latina se sitia en distinto angulo a la construida desde Estados
Unidos y Europa. Esta interpretacion de nuestra historia es di-
namita que destruye las vias del tren y descarrila la locomotora
de la modernidad que lleva como bandera ideoldgica la “<<fa-
lacia del desarrollo>> (desarrollismo)” (Dussel, 2022; 28), el cual
pregona pseudotedricamente la idea de que “todas las naciones
siguen un mismo camino en su desarrollo econémico, politico
o cultural. Y no es asi.” (Dussel, 2022; 28). Para natrar la historia
del imperio americano se toma como elemento clave el colonia-
lismo inglés y su desarrollo, situacion que es distinta para Europa
y también para América Latina.

Estados Unidos fue una colonia situada geopolitica-
mente en una tal situacién, y que contd originaria-
mente con una poblacién tal (situacién muy dife-
rente de Europa) que le permitié postetiormente
desarrollarse de una manera suz géneris, que le dio la
posibilidad después de la llamada IT Guerra Mundial
(1945) tener una hegemonia durante sesenta afios,
aproximadamente hasta su derrota en las guerras
contra Irak y Afganistan. (Dussel, 2022; 28)

Queremos desde aca hacer el llamado a poner atencién
en la periodizaciéon utilizada para ubicar el origen de la
“<<Repiiblica>> norteamericana (1607-1945)” (Dussel, 2022;
29); para iniciar la interpretacién de la otra historia del impe-
rio norteamericano se toma a la historia “<<oficial>> (Dus-
sel, 2022; 29)” de la republica de los colonos puritanos pro-
cedentes de Inglaterra que invaden las costas orientales de
Norteamérica en el siglo XVII, en el afio 1607.

21



Esta bien como broma, es bastante comico si conside-
ramos que los primeros pobladores de Norteamérica cruza-
ron el puente de Bering hace 30,000 afios AP, es decir, en la
historia “oficial” se olvida, se oculta y se ignora la historia de
nuestros pueblos originarios como el de los iroqueses y se da
el argumento de que, al no vivir en ciudades urbanas de estilo
europeo, son inexistentes, sin historia. Lo mismo pasa en Mé-
xico con la periodizacién histérica que promueve la 4T,
donde la primera transformacion comienza en 1810, olvi-
dando la creacion del multepar! o “gobierno conjunto” (fede-
racién o liga de “hermanos iguales”) de Chichén Itza que se
sostiene desde el siglo IX al XII, sin mencionar su version
fetichizada con la triple alianza del imperio azteca del siglo
XV, solo por colocar ejemplos cercanos. El corte histérico
para explicar el “<<ser-colonial>>" (Dussel, 2022; 30) es
1492 -con la invasién europea al continente Abya Yala-. En
Norteamérica la invasion llega en 1607 y tiene caracteristicas
distintas a las que se presentaron en las colonias de la Corona
Espafiola, ya que se enraizan como comunidades de colonos
sin subordinacién politica ni econémica, desarrollandose de
manera sui generis; esto decantara en una experiencia politica
republicana y democritica con autodeterminacion soberana, “No
hay milagros histéricos”. (Dussel, 2022; 33)

Una vez que se ha identificado el origen fetichizado del
imperio, se comienza a reconocer el impacto de los pueblos ori-
ginarios que habitan el continente y han dejado huella indeleble
en la cultura de esas comunidades utépicas de colonos.

[438] En general se oculta en la historia oficial un he-
cho de gran importancia politica. Si hay algo aparen-
temente original en la organizacién politica de norte-
ametricana es la confederacién de estados que forman
una Unién. Esta novedosa institucion politica, que dio

22



unidad a las colonias ptimero, y después a los estados,
fue una adaptacion <<a la letra>> de la confedera-
cién de las Cinco Naciones Troguesas (desde 1714 fueron
sezs por la incorporaciéon de la nacion tuscarora). (Dus-
sel, 2022; 38)

Sin embargo, al ser tan fundamentalistas lanzaron la
guerra de exterminio contra esos pueblos originarios sin
éxito, prueba de ello es que jaqui estamos! Para la historia
“oficial” “Lo cierto es que el exterminio de los indios fue to-
tal” (Dussel, 2022; 38). La otra cara de la utopfa democratica
de los colonos también oculta el impacto de los esclavos afti-
canos -del que emergi6 un racismo centrado en el color de la
piel- y de los “<<blancos pobres>>" (Dussel, 2022; 42); con
esto se llega a la conclusion de que “el sistema americano es
todavia una dictadura mas perfecta que la mexicana hasta el
presente, y no ha sido puesta en duda por las grandes mayo-
rias”. (Dussel, 2022; 43)

En el campo del pensamiento politico filoséfico actual,
nuestro filésofo de la liberacion desde la Ciudad de México
lanza un llamado a hacernos cargo de los problemas plantea-
dos por la descolonizaciéon de postguerra (desde 1945), pues
existe una especie de carencia de teorfa adecuada para explicar
este lapso de la realidad histérica; lo anterior implica “<<mun-
dializar>> la filosoffa politica en el inicio del siglo XXI. Tal es
el proposito inicial de este tercer volumen de nuestra Po/itica de
la Liberacion.” (Dussel, 2022; 70)

El analisis de la concepcion geopolitica “centro-perife-
ria” no desaparece con el fin de la guerra frfa; sigue existiendo
centro, aun es Estados Unidos; en un segundo circulo se sittia
a China y Rusia; en un tercer circulo la semi-periferia mas
desarrollada y en el dltimo circulo la periferia empobrecida,
que es buena parte de Africa, Asia y América latina. Esta

23



reconfiguracion de la geopolitica es algo nuevo en el desarro-
llo del pensamiento filoséfico de Dussel.

Segunda Parte. La segunda constelacion.
La critica mesianica deconstructiva

La primera constelacién de la Politica de la Liberacion
esta expuesta en el volumen II. La parte primera de la segunda
constelacion es el momento negativo del sistema politico vi-
gente, en otros términos, la deconstruccion de la necropoli-
tica en la que ha devenido el orden vigente que se habia es-
bozado en la Arquitecténica; entonces, es critica ontologica a
la politica fetichizada. Dicha parte negativa del tomo III se
analiza en el capitulo 4 que se haya constituido porlos § 30 al
35; es necesaria como condicién de posibilidad para adentrar-
nos en la parte de la critica constructiva de la praxis politica,
la cual tiene como horizonte el crecimiento creador hacia otro
mundo posible donde quepan muchos mundos o lo que 1la-
mamos pluriverso analégico; esta segunda parte de la critica
es la tercera constelacion descrita en el capitulo 5 y 6 que
comprende los § 36 al 43.

Capitulo 4. Critica del orden vigente: el pueblo como
actor colectivo y los principios normativos criticos

El capitulo 4 es la superaciéon o pasaje de la totalidad
vigente, su negacion necesaria para pasar a la nueva totalidad
futura:

Es optar por una actitud subjetiva y practica de afron-
tar desde la debilidad y el escepticismo de los domina-
dos de los siempre vencidos a los dominadores del sis-
tema triunfante con la nueva fortaleza delos que
arriesgan todo, hasta su propia vida, por abrirse a un

24



momento futuro metafisico, trascendental, donde el
Otro/a logre su liberacién. (Dussel, 2022; 83)

§ 30. La fetichizacidn del sistema politico

En este paragrafo se esbozan dos temas: 1) el de la in-
justicia o el “mal” en la politica que deriva de la corrupcion del
Sfundamento de lo politico, dado que el politico como miembro
de la comunidad no logra una praxis perfecta, ni gestionar
instituciones que alcancen la realizacién plena del proyecto
politico aunque tenga una honesta y sincera “pretension po-
litica de justicia”’; menos aun, si la voluntad patolégica narci-
sista del representante por el egofsmo de sus intereses lo de-

bilita con dolo.

[...] ciertos efectos negativos, en el mejor de los casos
no-intencionales, que exigitfa (en coherencia con
esa <<pretensién de justicia>>) la correccién o
enmienda de dichos efectos negativos politicos
cuya responsabilidad el politico no puede ignorar,
en el corto o largo plazo. (Dussel, 2022; 86)

2) El tema de la ética ante una politica dominadora, la cual
tiene como origen y fundamento a la victima, el que sufre o pa-
dece la negatividad de los errores inevitables del sistema politico.
El orden justo con “honesta pretension de verdad” es decodifi-
cado desde la perspectiva de la victima como lo injusto.

No es un juicio de valor, es un juicio empirico. Y
esto, ademas, porque el simple hecho empirico del
dolor, traumatismo o insatisfaccion de un ciuda-
dano que sufre alguna decisién politica o que una
institucién no logra satisfacer una necesidad que se
acord¢ legitimamente como justa a ser cumplida,
situa al orden politico respectivo como injusto. La
victima se transforma asi en la referencia privile-
giada del origen de toda transformacién politica, de

25



la critica del sistema politico, sea el que fuere y en
todo tiempo (es una conclusion apodictica, univer-
sal). Ella es el origen no sé6lo de la critica, sino tam-
bién de la praxis originaria que debera emprender
el largo proceso de la superaciéon del orden que se
descubre como injusto desde la perspectiva del jui-
cio empifico (y no meramente como juicio de va-
lor) de la victima politica (que sera también fre-
cuentemente victima en otros campos practicos ta-
les como el econémico, de género, de raza, de edad,
de cultura, etc., como veremos). (Dussel, 2022; 86)

Este parrafo muestra de manera ejemplar el fundamento
transontoldgico de la Filosofia, Etica y Politica de la Liberacion:
la victima. De aqui surge el aporte de algo nuevo hasta ahora no
desarrollado en ninguna de sus anteriores obras, estamos ha-
blando de la categoria 1oluntad-de-Creacion como valor politico
en cuanto posibilidad o mediacion para la afirmacion de la vida
de la comunidad politica.

Desde aqui se abriran tres posibilidades: voluntad
como Voluntad-de-Vida, voluntad como Voluntad-
de-Poder, voluntad como Voluntad-de-Creacién
(que no sera el simple <<poner valores>> nuevos
en el <<eterno retorno de lo mismo>> nietzs-
cheano). Para que la vida humana sobreviva ni si-
quiera es suficiente la mera Voluntad-de-Vida pasiva,
habitual, imitativa; serd necesatia una Voluntad-de-
Creacién que supere la Voluntad-de-Poder como
dominio. (Dussel, 2022; 88)

Entonces, resumiendo: “El sufrimiento de las victimas

lanzara un nuevo proceso, el proceso de liberacion en sensu

stricto.” (Dussel, 2022; 102)

26



Bibliografia

Dussel Enrique (ed.), (2022), Politica de la 1iberacion. Critica
Creadora. Volumen 111, Trotta, Espana.

Dussel Enrique, (2020), Siete ensayos de Filosofia de la 1.iberacion.
Hacia una fundamentacion del giro decolonial, Trotta, Espafia.

27



De los mesianismos al enosamento'?:
Libertaciéon comunitaria de la politica

Hugo Allan Matos’

Caminando...

Este texto provocativo pretende precisamente ser una
invitacion a la reflexion desde un punto de vista otro. Asi, es
necesario expresar aqui todo el respeto por las dos perspecti-
vas expuestas por Alicia y Bernardo y llamar la atencion que,
con el tiempo obtenido para elaborar la reflexion, el limite de
paginas para este texto, opté por un enfoque fundamental-
mente sintético, pero que cumple su funcién de despertar vo-
caciones a otra forma de ver el tema.

Este es un camino que se escapa de los enfoques mas
comunes en nuestro medio, pero que se cree que €s un ca-
mino valido por seguir, hasta que su autor esté convencido

! Los textos a los quales reagi aqui fueram os de Alicia e Bernardo, ja
que o excurso de prof. Dussel es una exigente retomada conceitual de
algunas categorias e conceitos bem expressos en la arquitetonica.

2 La categoria Enosamento, como la tengo trabajado, expresa simbolica y
analogamente una mezcla de nosotros y nudos de una cuerda. En portu-
gués de Brasil la palabra nés expresa la primera persona del plural, pero
também a los nudos de una corda. Eso quer presentar una categoria filo-
sofica no ontoldgica, pero desde la metafisica da alteridade de libertacion.
Esta mezcla expresa en nosotros no quer por ejemplo definir lo que és lo
fundamento constitutivo de las comunidades, pero quer guardar la dimen-
sién de lo mistério — que hay en el infinito — y al mismo tiempo expressar
esta encarnacion en los sujetos historicos de esta constituicién. Es una ca-
tegoria que la estoy trabajando a algunos afios y que tiene a acrescer a la
politica de la Liberacién, incluso en la tematica del mesianismo, como lo
expus aqui.

3 Asociacién de Filosofia y Libertacion- Brasil. Correo electrénico de
contacto: hugo.allan@gmail.com

28



de lo contrario. Y la principal invitacién de este breve texto
es que este tema fundamental sigue siendo ¢/ sentido de otros
posibles encuentros entre nosotros*.

Por lo tanto, les pido paciencia y apertura sensible a
esta invitacién y que caminen conmigo en esta breve, que no
pretende de ninguna manera presentar una férmula para este
tema tan complejo, sino que pretendo permitir encuentros y
desajustes importantes en este viaje que recorremos en Amé-
rica Latina, especialmente considerando las amenazas a nues-
tra extinciéon como especie, causado en gran parte por erro-
res de un pasado reciente y, sin embargo, fuimos testigos de
amenazas totalitarias tan grandes como las de la Segunda
Guerra Mundial. Y aqui estamos.

Metodolégicamente ya os habéis dado cuenta de que
yo opté por un intento de didlogo con vosotros, que no es
aqui una opcion didactista, sino epistemoldgica, el ejercicio
de en la reflexion de un texto provocador, de politica de libe-
racién, tratar de romper con la dureza ontoldgica, que ya no
los percibo como posibles para traer alguna liberacion, espe-
cialmente en un momento en que la verdad misma esta en
juego y cada dia la filosofia y las teorfas de lo que aqui llama-
mos “ciencias humanas y sociales” quedan relegadas a comu-
nidades muy pequefias, que en gran medida solo se comuni-
can entre si, con sus propios dialectos y en sus burbujas cada
vez mas restringidas y elitistas, reabastecido por las mas va-
riadas ilustraciones o entonadas por sectarismos contracultu-
rales que pratican por otro lado, ataques gratuitos a cualquier

* Entre Nosotros, invoca la obra de Lévinas de mismo nombre, pero
incluye lo concepto de sentido que el Lituano solo trabaj6 en su arti-
culo encontrado en la coletania “Humanismo del otro hombre”. La
categoria Enosamento trabaja la question del sentido como fundamen-
tal para la politica de Liberacién.

29



forma de produccion de conocimiento sistematizada. ¢Como
caminamos a través de estos y otros ataques, tratando de ha-
cer que nuestra invitacion sea siquiera considerada? Todavia
en la opcion epistemoldgica que he realizado y practicado,
como ejercicio, esta la ya mencionada desontologizacion’ y
descolonizacion del pensamiento y su comunicacioén. Sin em-
bargo, como esto es una reflexion entfre nosotros, evitaré que
me refiera tedricamente a todas las referencias de todos los
conceptos y categorias traidos aqui a nuestra prosa mientras
caminamos.

Finalmente, espero que el probable tono melancélico
o arrebatador que puedan estar realizando ahora pueda, en
nuestro caminar por estas paginas, comvertirse en esperangar
(Panlo Freire). Necesito tu ayuda con eso.

Dos conceptos parecen ser fundamentales para la Politica
de Libertacion en los dos textos en mi opinién: mesianico y co-
munitario. No se trata de explicar el texto de Alicia e de Ber-
nardo, que has leido, sino de traerlos en pedazos, invitandolos a
caminar conmigo y contigo. Es un didlogo con ellos. El primer
parrafo, desde sus inicios, es importante que lo leamos:

[471] Contra la afirmacion de la politica de la mo-
dernidad y del neoliberalismo que parten del indi-
viduo, del ciudadano como el sujeto o el actor pri-
vilegiado de la politica, se intentara mostrar, por el
contrario, que es la ruptura de la comunidad poli-
tica, el pueblo en sentido politico pleno (p. 93)

Aqui tenemos algo de principio para cualquier politica
que pretenda ser libertadora, al menos en la forma en que he

> Desontologizacion: esfuerzo en romper com las praticas epistemolo-
gicas que pretenden decir lo que son las cosas y compromiso con las
formas de comunicacién que buscan pensar en el como nos relaciona-
mos. Postura epistemoldgica en que la ética es privilegiada a ontologia.

30



concebido desde que lef la obra de Enrique Dussel. El pue-
blo, en pleno sentido politico, es el lugar de legitimacién de
la politica de libertacion y es asi, porque se opone a uno de
los principios mas queridos por el liberalismo: la nocién an-
tropoldgica de sujeto individual, individuo. Este fundamento
es evidente para la filosofia dusseliana incluso antes de la po-
litica de liberacion. Es en las lecciones de la antropologia fi-
loséfica que este problema aparece por primera vez. Todavia
bastante heideggeriano, pero ya esta alli. Se desarrolla en la
década de 1960 en estudios publicados como "El humanismo
semita", "El humanismo helénico" y "El dualismo en la an-
tropologia de la cristiandad". Estas tres obras despliegan fun-
damentos antropolégicos que fueron confirmados con la
Etica Comunitaria, luego el encuentro con la categoria de al-
teridad, encontrando confirmacion y actualizacion en el pro-
pio Marx con la categoria ser-viviente... Esta nocién antropo-
légica que hoy podemos llamar como alteridad, pero una al-
teridad que ya no es como la de Lévinas, sino encarnada (ba-
sar) y que se expresa por excelencia desde el grito y el rostro
de la victima, como nos ensefi6 la ética de la liberacién. Si
para Lévinas la alteridad por excelencia es expresa en la femi-
nidad, para Dussel, se expresa mejor en la feminidad en que
el grito de justicia es explicito. Desde el rostro de una mujer
es posible contemplar la alteridad y el llanto sobre ella, como
quiere Lévinas. Desde el rostro de una mujer negra o indi-
gena, en situacion de mendicidad, son explicitos los gritos de
respeto a su alteridad y justicia. Como afirma Dussel.

Por las razones anunciadas en la introduccion, senti 1a ne-
cesidad de volver a esto: este texto quiere partir de la propuesta
de que la politica de la libertacion critica quiere ser menos un
“manual de instrucciones", una desctipcién de los pasos necesa-
rios para la practica politica de la libertacién critica y mas el

31



compartir una natrativa de percepcion incierta y que a lo sumo
quiere sefalar algunos principios y cuestiones a pensar para la
praxis. Espero que este "tono" del texto no desenmascare de-
masiado, ya que ni siquiera significa "Qué hacer"¢ ni enunciar a
fondo el descubrimiento conceptual de un juego complejo que
alcanzara categorfas brillantes que iluminen la realidad, enun-
ciando originalmente lo que tenemos que hacer. Al mismo
tiempo, este texto no quiere burlarse de ninguna de estas cosas,
si ocurren, no sera por los méritos de su autor — que se existe no
es un sujeto individual -, sino por la experiencia en las comuni-
dades donde se encuentra y obviamente la calidad de los textos
propuestos para esta reflexion’.

Espero que estés disfrutando de este recorrido, nos
sentamos en esta plaza para tomar un "aire fresco" y conti-
nuar la prosa. Tus impresiones hasta ahora, ain no las he po-
dido contemplar, pero te dejo la invitacién para cuando quie-
ras, compartir, porque me interesa. Volvamos al tema de la
alteridad y la comunidad politica.

A partir de Lévinas, Marx y la apropiacion que Dussel
hace de ellos, yendo mas alla, podemos entender que este Ser,
fetichizado, alienado de sus comunidades, que se cree como
individuo y que persigue ideales de felicidad y libertad igual-
mente fetichizados, esta encerrado en una trampa en la que ¢l

6 Referéncia ao livro de Lenine.

7 Perceba que es um ejercicio de refletir en la escrita los conceptos y
categorias trabajados en la tecitura..Este es fundamental a mi ver,
como expresado, ya que em Brasil, por exemplo, la filosofia y los textos
criticos en general sufren desinteres total de la sociedade, dado la cul-
tura neoliberal del como hacer. Tenemos que desenvolver formas lin-
guisticas de comunicar las reflexiones de la filosofia de la liberacién a
los publicos. Mismo en la academia, ya que la filosofia por aca solo se
sustenta en este espacio porque generalmente esta en las formaciones
profissionales con las disciplinas de ética, antropologia filosofica, teo-
ria del conocimento, etc.

32



mismo se colocé: primero la coisificacion antropoldgica de la
posibilidad de no humanidad ya impuesta en el Debate valla-
dollidico, luego la autoincariedad de la posibilidad de poder
filosofar, que ocurrié en los debates llamados "Libertacién
Mental" del siglo XIX y Leopoldo Zea los narra tan bien, los
horrores de las dos Guerras Mundiales y nuestra resignacion
y alienacion a los males de los que somos capaces como hu-
manidad, permanecen en general en postracion ante las dic-
taduras militares en América Latina en las décadas de 1960-
1985 y aun hoy con las nuevas formas de colonialismos e im-
perialismos y en todas las opresiones cotidianas.

El neoliberalismo ha ido radicalizando y expandiendo
esta trampa, normalizando cada dfa las relaciones humano-
robot como mas deseables que las relaciones humanas (poli-
ticas). La ontologizacién de la técnica y la cosificacion de lo
humano? nos ha colocado en una posiciéon donde la voluntad
de vivir ya no es tan evidente®. El aumento de los suicidios en
la mayorifa de las culturas, las enfermedades psicologicas con-
temporaneas nos muestran un rostro impuesto e implantado
en las humanas, que enmascaran a la alteridad y nos masifican
como seres que producen, consumen o son inutiles. El hori-
zonte distopico esta marcado y la exaltacion de las pequefias
cosas como grandes parece ser #na virtud heroica neoliberal para
nuestro tiempo. Adultos que cuidan bien de su familia que a
cada dfa mas son los robots. La despolitizacion se convierte
en tal, alimentada por una secularizaciéon incluso de las

8 Como bien reflete Heidegger.

° Este es um debate importante porque no se trata de la pulsion de
muerte. Es mas complejo. Pues, hay por um lado las necropoliticas
impostas por el neoliberalismo como sacrificio de los “indesejables al
sistema’ y aun la autopercepcion de la vida como algo que no vale ser
vivida.

33



religiones en las que lo sagrado estd presente como un gran
servidor del pueblo, a su disposicién, para cumplir promesas,
para dar dinero, estatus y poder. Todo converge al hogar y a
la familia, incluso en este momento de pandemia, la tarea
ayuda en la configuracion de esta micropolitica que todavia
no habilita a la comunidad!? en el nicleo familiar, ya que cada
persona, incluso los nifios estan alienados de la convivencia
de los demas, porque cada uno esta en su pantalla, viendo sus
cosas, desempefiandose a sus necesidades individuales.

Asi que tenemos que preguntarnos:

¢A quién escribimos para discutir esta politica de la li-
beracién critica creadora?

Silas categorizaciones que hemos hecho de persona, po-
pular (plebe), comunidad etc. son apropiadas y factibles, tienen
correspondencia en realidad, ¢dénde las encontramos?

¢Te das cuenta de mi preocupacion? Aunque a lo largo
de los afios hemos avanzado muy tedricamente, incluso en la
formacion politica de personas “militantes™’ ;en nuestra praxis
politica de libertacion estas categorias han funcionado? ¢No
serfa el espacio de sistematizacion teodrica llamado Politica de
la Libertacion Critica el espacio creado por nosotros, ade-
cuado para traer nuestros éxitos y derrotas, las categorias y
conceptos politicos que eran apropiados e inadecuados para
la practica y pensar juntos sobre los problemas traidos por las
personas de sus comunidades? ¢No lo sé, pero que te parece?

¢No quiero ser filoséficamente irresponsable, sé que el
compromiso con este seminario y Afyl es el de la produccion
filosofica, que sé diferencia de la praxis politica, pero la poli-
tica de liberacion critica no serfa en si misma la reflexion

10 T.a distincion entre colectivo y comunidad es fundamental.
11 Entonces volveré a este término, al comentar el texto de Bernardo.

34



filosofica sobre nuestra praxis politica filoséfica de libera-
cion? ¢Y creadora porque procura a partir de las criticas
desenar caminos a seguir?

Estas preguntas pueden tener mas sentido al final de
nuestro recorrido. ;Podemos ir un poco mas? La noche y el
viento frio nos impiden meternos mas en esta hermosa plaza
publica, necesitaremos recogernos. ¢Vendras conmigo un
poco mas?

El neoliberalismo nos muestra su rostro totalitario y salvo
las luchas entre los polos, para ver quién manda mas, sobre todo
entre EEUU, Rusia y China, el totalitarismo neoliberal mucho
mas efectivo que cualquier otro, llega a las voluntades, subjetivas
directamente a cada persona, desde metodologfas psicologicas
avanzadas con mediacion de las tecnologfas de comunicacion ac-
tuales, interfiere en los votos y suefios de cada persona, cada uno
de nosotros. Dada la cuarta revolucién industtial y el aumento de
la escala de produccion sin necesidad de mano de obra humana,
el acceso a tecnologias de dominacion y domesticacion se popu-
latizan y incluso se dan, ya que gran parte de la humanidad no
goza del derecho al trabajo, incluso al subempleo, disputado a ta-
pas en varias esquinas. Las ideologfas del emprendimiento, el mé-
rito, el hagalo usted mismo, el adicto al trabajo. .. enmascaran lo
explicito y la gran mayorfa de las personas parecen buscar incluso
inconscientemente: estar solos. La alienacion de las comunidades
parece ser la antitesis de cualquier posible liberacion al ser hu-
mano, ya que éste, en su alteridad es un ser comunitario.

Y aqui se evidencia uno de nuestros problemas centrales,
y esto pasa por los dos textos y quiero sefialar otra posibilidad
de respuesta: ¢como se constituye la comunidad? Para intentar
un camino de respuesta a esta pregunta, que siga los criterios de
la ética de la libertacion - materialidad, formalidad, factibilidad,
antifetichismo y arquitectonica —leamos lo que Alicia nos sefala:

35



Para esta Politica, la salvacion es la hora de 1a libe-
racién, de la destruccion de la dominacion de la To-
talidad. El horizonte mesianico de la libertacién nu-
tre de sentido a la practica politica. E1 mesianismo
paulino contiene categorfas que le son analogas y
que son colmadas de un sentido propio —el
«reston, el «tiempo-ahora»—. Lo mismo sucede
com el horizonte semita de Pablo: un monismo
ético —que recupera la carnalidad, la corporalidad
viviente como criterio de justicia— y la compren-
sion historica de dos Ordenes: el “reino de este
mundo” y el “Reino de Dios” —que, en términos
filosoficos, significarfan la Totalidad vigente que se
fetichiza y el ambito transontolégico o metafisico

de la Exterioridad. (p. 1006)

¢Estas siguiendo? {Ya casi llegamos! Solo un poco mas.
Esta noche oscura y fria que se nos ha impuesto, incluso des-
pués de un hermoso dia de primavera -primavera politica en
América Latina, llamada Dussel- pero, vamos a un bar, scon-
tinuar la conversacion? ¢ Te gusta? Comamos algo, escuche-
mos a Mercedes Sosa, Calle 13, Ana Tijoux y continuemos
fnuestro paseo...

Si existe el rostro totalitario del neoliberalismo, no ol-
videmos mirar, sentir y estar junto a los que estan fuera de él,
que no se han sometido. Hay miles de personas caminando,
resistiéndose, encontrando otros caminos, que a menudo son
bastante cerrados, como senderos selvaticos, pero que con-
ducen a paisajes increfbles y otras posibilidades. Pero no po-
demos, ni por un segundo, olvidar que el mundo hegemonico
que se nos impone como unica realidad posible es el neolibe-
ralismo. Si los que se dedican a la politica de liberacion pue-
den ser clasificados como mesfas es legitimo preguntarse de
donde viene este mesianismo. Y entonces sabemos la res-
puesta: de la comunidad. Y por ello, se imponen algunas ulti-
mas pero fundamentales cuestiones desde los textos de Alicia

36



y Bernardo... Me encanta esta cancién: Al Jardin de la Repu-
blica, ¢la escuchas? Hermoso, ¢no? j¢Vamos a bailar?! jcQué
buena comida es esa?!

El camino de respuesta para la constitucion de la co-
munidad parece ser ante todo que demostremos que no hay
comunidad, sino las comunidades en las que vivimos. Lo que
constituye cualquier comunidad parece ser algo en comun
que todas las personas alli comparten. Algo qué es comum y
da sentido a la existencia de un colectivo. Pero, ¢qué es? Exis-
ten varios tipos de comunidades: estudios, trabajo, ocio, de-
porttes, etc. Pero un tipo de comunidad parece distinguirse
de todas las demas. Es la comunidad original. Desde su pra-
xis, Alicia nos sefiala:

Frente a una relacién social fetichizada, uma enaje-
nacioén técnica y una acumulacién voraz que lucha
por la productividad, urge pensar la reconstruccion
de los vinculos comunitarios a partir de la organi-
zacion de la reproduccion de la vida. La constitu-
cién del pueblo tiene como criterio ético no solo la
materialidad de la vida, que es fundamental, sino la
vida como comunidad. La liberacion, la salvacién,
no solo es colectiva, sino comunitaria, busca la
construccion de una relacionalidad distinta.

La comunidad originaria es la comunidad en la que nace-
mos, en mi opinién. Ella mantiene su distinciéon porque ahi
es donde se daran algunas determinaciones con las que ten-
dremos que lidiar toda nuestra vida, sin haberlas elegido. In-
dependientemente de si el neoliberalismo quiere alienarla, ella
estd alli. En todas sus determinaciones de clase, étnicas, ero-
ticas, pedagogicas... y politica. El primer paso hacia cualquier
politica de liberacion, creo que no es la reconstituciéon, como
sefiala Alicia, porque lo vinculo comunitario original o con
las otras comunidades donde vivimos, siempre existio, lo que

37



hace el neoliberalismo -y la modernidad- es enmascarar, ocul-
tar, alienar este vinculo. Por lo tanto, es necesario que la pra-
xis politica de liberacién comience por crear instituciones,
movimientos, practicas que permitan la reanudacion de la au-
topercepcion de estos vinculos comunitarios, primero con
una comunidad originaria y luego en todas partes a las que
vive la personal2. Son comunidades. Pero eso todavia no res-
ponde a la pregunta que propuse anteriormente, ¢verdad?
¢Qué constituye a las comunidades?

Esta pregunta es central, asi que la dejé para el final.
Lejos de querer responder a la pregunta definitivamente, pero
en una perspectiva de liberacion, podemos volver a lo que el
profesor Dussel nos ensef6 alli: nacimos en una comunidad
que nos determina de una gran manera. En el tiempo pre-
sente, vivimos de cara a un proyecto de futuro. Lo que deter-
mina mis elecciones en el presente es la cuestion del interés,
de lo que tiene valor para mi, en vista de lo que es necesario
para llevar a cabo mis proyectos futuros. ¢ Te acuerdas de eso?
¢Qué hace que el lugar donde naci sea una comunidad,
cuando lo que reconocemos en comin es un proyecto de fu-
turo? 13 Pero no el proyecto como contenido, sino como sezx-
tide. No es uno que queremos, como realizacion a una falta,

12 Mi investigacion doctoral en filosofia en la Universidad Federal de
ABC se ha dedicado a pensar esto, desde la categoria de enosamento
como praxis politica de liberacion. A partir de aqui podemos tener pis-
tas sobre posibles fundamentos para nuevos psicoanalisis de libera-
cion. sin identidades.

13 Aqui también hay una nueva temporalidad, que no es como la sefia-
lada por Alicia, pero serfa de espirales horizontales entrelazados, en el
que el pasado de uno esta vinculado al presente de otro, etc segin el
momento histérico de cada ethos...la temporalidad de uno ahora, pero
que ya es la realizacion del pasado — ascendencia - , en el presente apa-
rente, viviendo ya en un futuro factible como posteridad responsable
con mafiana, con quien vendra después de mi. La temporalidad a me-
nudo se rompe en la guerra y la festa, en lo coito y en el dolor.

38



pero uno al que queremos ir. O mejor dicho, por donde que-
remos caminar. Y Alicia, de manera magistral, en un pasaje
que mencioné anteriormente, habla de la importancia de los
horizontes de totalidad y exterioridad. La politica de la Libe-
racion, que cuanto mas plural y multiple sea, mejor serd, com-
parte 1a exterioridad como significado. Se constituye en un pro-
yecto politico con contenido, como todo proyecto politico,
tendido a la totalidad y al fracaso. Pero si se afirma como po-
litica como sentido de exterioridad, ¢puede romper con la
tendencia a la totalizacion? Aqui el mesianismo no puede ser
de todas las personas de la comunidad. Las identidades no
tienen validez alguna, si se entiende como esencias, el Ser,
mientras que la primera persona del singular se convierte en
un malentendido, todo liderazgo se valora no en su singulari-
dad, pero en su pluralidad, lo partidista no es deseado, porque
al estar en la exterioridad la violencia no es un'# recurso poli-
tico, sino un medio para la resistencia legitima a la guerra y el
exterminio se y solo se, se niega cualquier posibilidad de al-
teridad y caminar por el exterior. ¢Y cémo es posible practicar
la practica politica de la liberacion en este sentido de exterio-
ridad en la oscuridad actual que nos impone el neoliberalismo
con su fatalidad necropolitica y su auto necropolitico? ;Coémo
restauramos el sentido de pertenencia a la comunidad y nos
damos cuenta de su fuerza? Una de las posibilidades ocurre
aqui, en este bar, en la fiesta, donde compartimos lo que te-
nemos y cada persona recibe segun su necesidad y cada per-
sona da segtin su posibilidad. Pero para tener la fiesta, la cena,
es necesario que exista el trabajo que la habilite, en la que, en
comunidad, en la exterioridad, produzcamos lo que necesita-
mos. La praxis econémica de libertacién generara flujos cul-
turales y sociales que gradualmente empoderarain a cada

14 1. guerra como origen de todo es uno de los grandes pilares consti-
tutivos de las identidades de la cultura moderna...

39



persona en sus comunidades, presentando alternativas, cons-
truyendo instituciones y mediaciones necesarias para la reali-
zacion de proyectos comunitarios que daran vida a suefios
que el individuo, se convierta en comunidad. Y asi se hacen
los enosamentos. A partir de flujos qué parten de los encuen-
tros entre las personas y la partilla entre ellas. Flujos econo-
micos que son también politicos, culturales y sociales. Y que
en este momento de la obscuridad neoliberal lo fundamental
es promover estes flujos, enosar, hacer nudos entre las per-
sonas tirandolas de su individualismo, desde sus necesidades,
considerando sus posibilidades, generando flujos, criando
instituciones, mismo que de forma intuitiva y poco filosoéfica
inicialmente, la filosoffa entrara después en la interpretacion,
consideracion de actores fractais, actores fijos, determinacion
de los flujos...La politica de la liberacion, inicia a mi ver, con
lo enosamento que son acciones que tiran las personas de su
autopercepcion individual y les permite verse como comuni-
dad y desde ahi abre la posibilidad de sentidos comunes, ne-
cesaria a la politica de la liberaciéon. Enosamento es una psi-
canalises de liberacion desde la praxis econémica? Talvez.
Pero importa un trecho de una musica de una banda brasilefa
llamada Nag¢ao Zumbi: “...con el estomago vacio no puedo
dormir y con el estobmago mas lleno, empecé a pensar que si
me organizo, puedo desorganizar; que desorganizando puedo
me organizar...”

Enosar-se es estar en comunidade, aun que en la desor-
ganizacion, indeterminacones, fluidez, es estar en sentido co-
mum, hacer politicas en sentido comum y en comum uni-
dade. "Nadie liberta a nadie, nadie es libertado solo: los hom-
bres se libertan en comunién" (Paulo Freire).

40



Resefia “{33. La critica de la esfera ecologica. El
principio material critico negativo de la politica”
de Enrique Téllez Fabiani y Jorge Zuaniga.

Gabriela A. Veronelli
Adam Martinez *°

Introducciéon

Esta resefia se presentd como texto detonador en la
tercera seccion del “Seminario Permanante Filosoffa de la Li-
beracién: Perspectivas y prospectivas. Ciclo III. Médulo 1V.
Politica de la liberacién critica” el 11 de matrzo de 2022, ot-
ganizado por la Asociacién de Filosoffa y Liberacion y por
invitacion de Gabriel Salazar. En tanto que texto detonador,
se opté por un enfoque fundamentalmente sintitico de las
perspectivas expuestas por Enrique Téllez y Jorge Zufiiga en
pos abrir un espacio de conversacion critica y saludable.

15 Gabriela Veronelli es profesora e investigadora de filosofia latinoa-
mericana y teorfa decolonial, traductora y periodista argentina y mi-
grante en los EE.UU. Veronelli recibi6é su doctorado en 2012 en el
programa transdisciplinario Filosofia, Interpretacion y Cultura de la
Universidad Estatal de Nueva York-Binghamton y fue investigadora
postdoctoral en el programa de Estudios Latinoamericanos y Caribe-
flos de la misma universidad, y en el Centro de Estudios Globales y
Humanidades de la Universidad de Duke. Previamente, obtuvo la li-
cenciatura en Ciencia Politica de la Universidad de Buenos Aires y una
tecnicatura en Periodismo en TEA (Taller Escuela Agencia, Argen-
tina). Sus ideas sobre la colonialidad del lenguaje y comunicacioén de-
colonial han sido publicadas en Universitas Humanisticas, Abeache, Polifo-
nia, Hypatia y volimenes compilados, entre otros.

Contacto: gabriela.veronelli@binghamton.edu

41



En tema general de {33 “La critica de la esfera ecolo-
gica. El principio material critico negativo de la politica” de
Téllez y Zaniga es la relacion entre el sistema capitalista y la
vida, entendida ésta en el sentido mas amplio posible: pre-
sente y futura, y humana y no-humana.

Contrario a la politica de muerte del sistema capitalista
se promueve una politica de la vida, una politica que ofrezca
las mediaciones necesarias para que la vida de todos y cada
uno, incluida la naturaleza, sea posible. Parte de la tarea es
delimitar el locus desde donde se hace la critica al sistema ne-
cropolitico (desde la periferia, desde el locus de enunciacién
de las victimas del poder fetichizado.)

La tesis principal es que el sistema capitalista niega la vida
ante lo cual sea hace imperativa una transformacion critica, es de-
cir, una transformacioén que niegue la negacion de la vida. Frente
a la politica para la muerte del capitalismo se propone y defiende
una politica para la vida. Para orientar la accion critica transforma-
dora (que es siempre accién intersubjetiva) y, en concreto, las al-
ternativas de qué podemos HACER frente al sistema que ha de-
jado de responder a la vida humana y de la naturaleza, los autores
plantean la necesidad de establecer tres principios de accién cri-
tica. En § 33 proponen el primer principio, el principio material
negativo. Los otros dos principios se postulan el §34 (principio
formal) y §35 (principio de factibilidad). El principio material ne-
gativo se refiere a la vida negada, es decir a la vida de las victimas
del sistema vigente que, incluyen, como se dijo, a la naturaleza:

Debemos producir y reproducir la vida de los opri-
midos y excluidos, de las victimas, y de la natura-
leza, descubriendo las causas de dicha negatividad
y de- construyendo (o destruyendo) dichas causas
institucionales, lo cual posibilitarfa un mejor des-
pliegue del momento creativo posterior como

42



crecimiento cualitativo de la vida de la comunidad.
(Téllez y Zuiiiga, 2019, 241-242)

A continuacion, presentamos los principales elementos
argumentales y conceptuales de esta tesis.

El desastre ecologico y Antropoceno: los efectos nega-
tivos que el sistema capitalista ha producido en la esfera ma-
terial de la comunidad.

Hasta el siglo XX las bases cientificas del sistema capi-
talista no atienden a la pregunta por la vida. Sin embargo, la
produccién, por estar basada en la extraccion, es e implica
siempre no vida: destruccion y muerte.

El capitalismo ha generado un desastre ecologico con
efectos destructivos de proporciones globales: exclusion, em-
pobrecimiento, degradacion y deterioro del ecosistema, aca-
paramiento del capital de élite sobre las riquezas de las nacio-
nes, sufrimiento del pueblo, indignidad del pobre, la viuda, el
migrante y el huérfano.

Las proyecciones de modelos matematicos plasmadas
en informes varios y los datos cuantitativos del desastre plas-
mados en protocolos internacionales (Montreal, Kyoto, paris,
etc) nos dicen que no hay tiempo que perder.

Alavez, las politica liberal frente a este desastre y los con-
ceptos que dan cuenta de él como son el de “huella ecologica”
(que se refiere a la “cantidad de naturaleza que se requiere para
abastecer un sistema histérico de economia, en términos del
consumo que requiere un cierto estilo de vida, culturalmente de-
terminado por ese sistema econémico”), ‘dfa de sobregiro’ (que
se refiere a fecha en que la demanda anual de los recursos natu-
rales por humanidad excede lo que los ecosistemas de la Tierra
pueden regenerar en el mismo afio), o “sustentabilidad” no sélo
no cuestionan sino que invisibilizan la geopolitica de capitalismo

y la relacion econdmica entre paises consumidores y el afuera de

43



doénde se extrae. Més aun, la politica hegemonica vigente no sélo
no plantea una transformacion del capitalismo, sino que poten-
cia una guerra ideolégica que lleva sus acciones militares a zonas
claves de extraccion.

Al momento de concebir este desastre, el concepto de
antropoceno (que refiere a los cambios geolégicos generados
por el ser humano) resulta util en tanto que vincula constitu-
tivamente el desastre con el sistema econémico capitalista.

En el repaso de la filosofia politica que atiende a la pre-
gunta por la vida y a la relacién entre capitalismo y vida, el
principal autor es Michel Foucault y su concepto de ‘biopoli-
tica’ y ‘biopoder’. Sin embargo, los autores plantean un limite
en la politica inspirada por Foucault a la hora de atender a la
vida de la victima, al sufrimiento del pueblo, a la indignidad
del pobre, la viuda, el migrante y el huérfano.

La perspectiva de Foucault estarfa limitada por una dia-
léctica vivir/morir (la muerte de unos para posibilitar la vida
de otros) en la que no hay posibilidad de que todos vivan.
Este limite dialéctico bio/necro frente a la preocupacion por
la vida termina promoviendo una visiéon pesimista de la reali-
dad. Es la cultura posmoderna de la desesperanza con la con-
secuente apatia politica, o peor aun con la consecuente guerra
de todos contra todos y ‘salvese quien pueda’ tan evidente
hoy, por ejemplo, en los conflictos raciales abiertamente ar-
mados en los EE.UU.

Dado este limite dialéctico bio/necro signado por la
Totalidad moderna de la que el paradigmo Foucaultiano no
escapa, la biopolitica resulta incapaz para pronunciar una cri-
tica a favor de la vida de todo lo viviente, los autores recurren
al concepto de necropolitica de Achille Mbembe, un pensa-
dor de la Exterioridad.

44



Mbembe habla desde el lado oscuro de la modernidad,
desde la (post)colonia. Desde la historia y experiencia de la
esclavitud/plantacién como la PRIMERA manifestacion de
la biopolitica. Desde el locus de para quien la vida es
muerte/tortura: el locus del esclavo (raw life). El Negro en
Africa (y el Indio en América) son el sujeto excluido del la
totalidad capitalista.

Para la critica Latinoamericana, la necropolitica es un
término mas adecuado que biopolitica entre otras cosas por-
que ofrecer una mirada histérica que incluye la primera mo-
dernidad y la colonizacién como momentos constitutivos del
sistema capitalista. Otro aporte de Mbembe que es clave para
la critica Latinoamericana es la inclusién de la raza como cri-
terio de dominacién fundante de la modernidad:

“La raza es una de las materias primas con las que
se fabrica la diferencia y el excedente, es decir, una
suerte de vida que puede ser despilfarrada y consu-
mida sin reservas ... El sujeto racista ve su propia
humanidad no en aquello que lo une a los otros,
sino en lo que lo separa ... Las ideas modernas de
libertad, igualdad, incluso de democracia son, desde
esta perspectiva, historicamente inseparables de la
realidad de la esclavitud. (Mbembe, 2006 citado en
Téllez y Zuiiiga, 2019, 235-236)

Los aportes de Mbembe y la historia comtin con una
politica critica desde América Latina se plantean en el marco
macro del sistema-mundo y las aportaciones que hicieran
conceptos y argumentos como el del neocolonialismo y colo-
nialismo interno (Pablo Gonzalez Casanova), la teoria de la
dependencia (Celso Furtado, Theotonio dos Santos, Fer-
nando Henrique Cardoso), la colonialidad/ descolonialidad
(Anibal Quijano), y la liberacién (Enrique Dussel), etc.

45



Otro concepto importante en la preocupaciéon por la
vida (en el sentido amplio de vida presente y futura, y humana
y no-humana) es el de responsabilidad tomado de la critica de
Hans Jonas.

El ideal liberal de responsabilidad positiva genera una
asimetria atemporal porque no da cuenta de una reciprocidad
intergeneracional. No da cuenta de la vida futura, del ser que
todavia no es. El fetichismo de lo inmediato imposibilita la
afirmacion de la vida de los que aun no son.

La tecnologia como instrumento del capitalismo, de la
totalidad fetichizada que solo se fija en el presente se torna
desde esta imposibilidad en irracional, en un instrumento de
muerte: en lugar de liberar al ser humano, nos esclaviza. El
futuro queda anulado en la persecucién de ganancia y mini-
mizacién del esfuerzo. Y la ausencia de futuro genera miedo
y desesperanza. No hay alternativa. No hay nada que se pueda
hacer, solo esperar el fin. La pulsiéon apolitica referida antes
se renueva y refuerza.

Revelados los efectos negativos sobre la vida mundial
(y sobretodo sobre la vida en los paises periféricos) generados
por la aplicacion de politicas neoliberales basadas en una con-
cepcion de libertad capitalista (orientadas hacia los fines que
los representantes del sistema neoliberal han delineado para
todos: la acumulacion de capital y la propiedad del poseedor
del capital sobre cualquier poder que no represente el au-
mento de la tasa de ganancias) [secciones 1 a 8 de {33], llega-
mos al momento del cambio radical en el horizonte de pro-
blematizacion: La posibilidad de superar el limite dialécticos
bio/necro atrapado a la perspectiva de la Totalidad por una
perspectiva desde la Exterioridad, entendida lo suficiente-
mente abstracta como para “no perder de vista las distintas

determinaciones concretas, como la raza, los distintos

46



ejercicios de la sexualidad, las clases, el género, la edad, entre
otros.” (Téllez y Zuniga, 2019, 217)

A partir de identificar e identificarnos con el dolor que
provoca el desastre, el actor politico de la liberacion --siempre
un actor en comunidad concreta, siempre un ser-ahi—com-
prometido con la historia y frente a la amenaza, al desastre, a
la extincién, se pone en riesgo, se pone en el afuera, en la
exterioridad. Y desde alli debe pronunciarse por la vida de
TODO viviente incluyendo las condiciones de posibilidad de
su afirmacién material.

Esta afirmacion debe involucrar también una férmula
politica de responsabilidad a futuro que transcienda positiva-
mente el presente e involucre a comunidades en tiempos y
condiciones distintas. La responsabilidad del “nosotros so-
mos si ellos seran”.

La segunda parte de {33 los autores se concentran en
desempacar la racionalidad del neoliberalismo y su necropo-
litica, y en partircular sus armas ideologicas que nos hacen
creer en los fetiches del sistema.

Para esto recurren nuevamente a autores que son de la
Exterioridad: Hinkelammert y de nuevo a Mbembe.

Para dar cuenta de esta racionalidad, Hinkelammert
dice que

El espiritu de vida o muerte en una sociedad no
puede ser analizado como un problema subjetivo o
casual, ligado a la buena o mala voluntad de las per-
sonas; sino que es el problema de una determinada
espiritualidad institucionalizada en una determinada
organizacion material de la relacién entre los hombres.
(Hinkelammert, 1981 citado en Téllez y Zufiiga,
2019, 229)

47



A partir del la teorfa marxista de fetichismo de la mer-
cancia de Marx, Hinkelammert plantea una INVERSION
EPISTEMOLOGICA en el capitalismo: Las cosas devienen
entidades animadas: los mercados sufren y esto no se puede
aguantar, pero si se puede aguantar la miseria de la gente.

La inversion epistemoldgica anima el mercado y cosi-
fica la vida y las relaciones sociales y practicas. Lo que im-
porta, lo transcendental no es la vida real de las personas-na-
turaleza y satisfacer sus necesidades vitales, sino la vida del
sistema mismo que trae la muerte de todo lo demas, de todo
lo viviente. As, la vida del sujeto humano y la naturaleza se
someten a la idealizacién que el empresario tiene de la reali-
dad: una realidad idealizada en la cual el dinero es medio y fin,
se autodetermina.

Justificando esta inversién y su pulsion de muerte el
capitalismo ha creado una ideologfa del fetichismo (W. Ben-
jamin). Se trata de una ideologia econémica en la cual el sujeto
acepta que todo motivo de su fracaso es él mismo. El sistema
funciona bien, funciona para todos, ofrece oportunidades
universales para todos. Si hay alguien a quien criticar o culpa-
bilizar no es al capitalismo y su ideologfa del libre mercado,
sino al sujeto mismo, el sujeto que no puede adaptarse al me-
dio. Como dice Hinkelammert:

El capitalismo es una religién que intenta subjeti-
varnos con dogmas de rational choice y el utilitarismo
entre otras, y que se justifica a si mismo. Las armas
ideoldgicas del capitalismo son esas armas de justi-
ficacién: los relatos, las imagenes, los discursos, las
categorias y conceptos que funcionan como el es-
pejo que “invierte la reproduccion de la vida real y
hace visible al fetiche e invisibles a las necesidades
de la vida real. ((Hinkelammert, 1981 citado en Té-
llez y Zudiga, 2019, 230)

48



Es de destacar que dentro de las armas ideologicas del
capitalismo esta la educacion de tipo corporativo que vemos
avanzando en nuestras universidades y centros de estudios
avanzados: Una educacién que internaliza la aceptacion de
que el fracaso o el éxito del ser humano depende de su for-
macién o capacitacion mas o menos adecuadas para el mer-
cado de trabajo.

Con Mbembe y su Critica de la razén negra (2016), los
autores destacan que las armas ideoldgicas tienen como fun-
cion la internalizacion de una forma histérica de dominacion
y exclusion, sea de género, de raza, de edad, econémica o
politica, raz6n por la cual necesariamente se abren DISTIN-
TOS frentes de transformacion del sistema vigente.

La tension entre el sistema fundado en el necropoder
y la construccion de un sistema fundado en una politica de la
vida implica: 1) el sistema necropolitico se funda en una
forma especifica de ejercer el dominio, el necropoder; es, a su
vez, una forma especifica de hacer politica en el sistema feti-
chizado (Hinkelammert); 2) éste se corresponde con la necro-
politica de Mbembe, se puede decir que el sistema necro-
politico es un sistema politico fetichizado o bien que el sis-
tema politico fetichizado deviene necropolitica; 3) la fetichi-
zacion del sistema politico consiste en la inversion de las re-
laciones entre los miembros de la comunidad politica media-
das por artificios creados por la propia comunidad; la inver-
sion consiste en que los artificios producidos por la mente
(ideologias, mediaciones fisicas, conocimientos cientificos,
mitos, prejuicios, fines, modelos trascendentales, utopias,
etc.) comienzan a adquirir vida propia colocandonse por en-
cima de la vida del ser humano y la naturaleza; 4) la accién
politica fetichizada funda los artificios de la dominacion y la

49



exclusion en un sistema que necesita de su justificacion; 5)
estos artificios necesitan ser producidos por la accién politica
ya que para ella, la realidad practica la producen los fetiches y
no el sujeto y la naturaleza; 6) el sistema fetichizado, necro-
politico, pretende rebasar un principio inquebrantable: el
principio material de la vida del sujeto viviente y la naturaleza.

El sistema necropolitico intenta evadir la irrebasabili-
dad de la vida (i.e. la vida del ser humano y de la naturaliza
son condiciones de posibilidad de cualquier realidad hu-
mana). Ante el qué hacer frente a este orden fetichizado y
desesperanzador, el sujeto o la comunidad politica critica ejer-
cen su autonomia y libertad ante el sistema. Esta es la transi-
cién de potencia a potentas. Es el momento en que el sujeto
comienza a ser el sujeto rebelde, el sujeto que deja de creer
en los fetiches del sistema y comienza a creer en s{ mismo;
que se reconoce como sujeto viviente con dignidad. Y ante el
sistema dominador el sujeto comienza a ver la transforma-
cién necesaria como un momento politico esencial. Esta
transformacion se revela como necesaria por el hecho de que
en el sistema actual, que oprime o excluye, es uno en el cual
ya no se puede vivir.

Esta transformacion, sin embargo, no puede hacerse
de cualquier forma, no se trata de actuar por actuar de forma
critica. Es necesario delimitar los principios de la accion
critica. El principio material negativo plantea:

Debemos producir y reproducir la vida de los oprimi-
dos y excluidos, de las victimas, y de la naturaleza, descu-
briendo las causas de dicha negatividad y de- construyendo
(o destruyendo) dichas causas institucionales, lo cual posibi-
litarfa un mejor despliegue del momento creativo posterior

como crecimiento cualitativo de la vida de la comunidad. (Té-

llez y Zufiiga, 2019, 241-242)

50



Siguiendo este principio, la praxis y denuncia criticas
desde el locus de las victimas comienzan a mostrar la SIN-
RAZON del sistema. Lo racional, lo obvio, el nuevo sentido
comun, comienza a poner en cuestion el sistema, que comienza

a develarse como sinrazén, como irracional, como anormal.

§ 34 De La Critica Del Sistema Del Derecho. El Principio
Formal Negativo De Legitimidad Politica
Adam Martinez

Nos parece que en este paragrafo 34 del tomo III hay
por lo menos tres momentos importantes que hay que desta-
car, los cuales aqui esbozaremos y que después analizaremos
en mayor detalle. En primer lugar, el autor nos presenta, de
manera sucinta, con lo que fundamenta la situacion fetichi-
zada, dominadora y necréfilo de un estado de derecho mo-
derno. Aqui la cuestion gira en torno al discurso del “estado
de naturaleza” y la ontologia de la individualidad moderna—
temas que son fundamentales para la idea del contrato en la
modernidad. Estos dos temas son suficientes para comenzar
a percibir porque es que el estado del derecho en la moderni-
dad pasa a ser dominador colonizante, excluyente de la vida
comunitaria al cruzar el atlantico. En segundo lugar, para en-
tender la legitimidad del momento negativo—Ila ilegalidad
justa que es fuente de una nueva vida ya no muerte y un
nuevo contrato basada en el consenso de la comunidad nosé-
trica—el autor describe las categorias relevantes del pensa-
miento de San Pablo. Aqufla Ley se descubre como injusta y
se afirma la locura y lo incomprensible para la razon centrada
fetichizada. Por ultimo, las categorfas paulinas sirven para ilu-
minar el movimiento Zapatista que se levanta en contra del
Porfiriato a comienzos del siglo XX. Este enfrentamiento en-

tre un sistema ancestral, nosétrico, y un sistema que apunta a

51



la modernizacion, nos ayuda a ver las bases nuevas de un con-
trato consensual, un derecho que surge desde el pueblo,
desde la comunidad, el sujeto nosétrico. La descolonizacion
aqui cobra un sentido importante: se trata de la afirmacion de
esta intersubjetividad (y las condiciones que la posibilitan)—
aqui descrita como la fuente de lo politico, del derecho y un
contrato nuevo—y la negacion de las bases obsoletas del or-
den vigente—el individualismo solipsista moderno que tam-
bién es una subjetividad blanca, masculina, cristiana, hetero-
sexual, y capitalista. Habiendo atravesado el recorrido aqui
descrito, el texto termina con la exposicion del principio for-
mal negativo de legitimidad politica:

Normativamente el politico (sea representante o
ciudadano participante) debe, en primer lugar, negar
criticamente la legitimidad del orden politico vi-
gente cuando se ha fetichizado, cuando deja de fun-
damentar un estado de justicia. (p. 265)

En el primer momento del texto al que nos referimos
en lo anterior, el autor describe como, con las justificaciones
Hobbesianas que bien conocemos, se fundan el contrato so-
cial y el estado del derecho al nivel tedrico/filoséfico. En este
punto, el hipotético “estado de naturaleza” es el mito sobre
el cual “...se edificard nada menos que el orden liberal, la sus-
tantivacion de la Modernidad madura” (p. 249). Como vimos
en nuestro estudio del Tomo I de Politica, la interpretacion
del ser humano como egoista tnicamente interesado en al-
canzar su propia supervivencia — una interpretacion que
postula el estado en el cual se encuentran los “salvajes” de la
tierra, en la cual prevalece una “guerra de todos contra to-
dos”— es fundamental para la justificacion del poder sobe-
rano que ejerce la dominacién para mantener orden y para
sostener la civilizacion. El “estado de naturaleza” estd

52



también, como indica el autor, al fondo de las justificaciones
de las invasiones de los pueblos de nuestra américa: “Es asi
que los pueblos indoamericanos vivirfan en una situaciéon de
barbarie, lo que implicitamente le otorga al mundo europeo
la facultad, la obligacion, de ‘civilizarlos™ (p. 250).

Es entonces que en este paragrafo 34 se toma el pen-
samiento Paulino para entender la transiciéon de un dominio
fetichizado que niega la vida del Otro, a una nueva legitimi-
dad que surge desde lo que no es. La cuestion gira en torno a
lo siguiente: “La Ley, el sistema de derecho, la razon, no tie-
nen valor cuando inoculan la pulsién de muerte” (p. 252). Al
afirmar la muerte, un sistema que practica una necropolitica
parece perder su pretension de verdad y justicia, ya no es le-
gitimo en la mira de los que lo sufren, los que #o son para el
sistema. Es asf entonces que se presenta al mesianismo como
el llamado a “ser los protagonistas en la construccién de un
nuevo mundo...” (p. 252). El autor afirma que hay “cabida”
en este marco para los marginalizados y excluidos de diversos
contextos, para los que “la razé6n dominante y eurocéntrica
ha dejado sin razén” (p. 252).

Y asi el autor nos presenta con un ejemplo concreto-
histérico en el cual podemos percibir este transito hacia una
nueva legitimidad que parte de un sistema fetichizado necro-
filo que intenta sacrificar la vida del Otro a s{ mismo. Como
esta descrito en el texto, a fines del siglo XIX y el comienzo
del XX, el Porfiriato justifico el despojo a campesinos mexi-
canos de tierras comunales con el pretexto de modernizar a
México, que significa, como bien sabemos, el darle “paso li-
bre a los capitales extranjeros y metropolitanos, necesitados
de expansién hacia las economias subdesarrolladas...” (p.
253). Los pueblos yaqui y maya, entre otros, formaban el 7o
ser del reino neocolonial que se venia desplegando, los que,

53



con su ser nosotrico-comunitario, eran incom-prensibles, lo-
cos, y sin razon, legalmente despojables y violables. Colocado
en esa situacion, el pueblo de Anenecuilco, ““...una comunidad
con 700 afos de antigliedad...un cuerpo cuya articulacion
obedece a su particular racionalidad politica interna y que,
como tal, genera su propio proceso de legitimacion, su propia
forma de gobierno, sus propias autoridades” (p. 254) se de-
clara en un estado de rebelion para enfrentar a las fuerzas que
ponen su vivir en riesgo. Este proceso, por el cual se llega a
elegir a Emiliano Zapata para encabezar la afirmaciéon de su
vida comunitaria, ejerciendo un poder obediencial, nos sirve
para vislumbrar la manera en que se articulan las categorias y
los conceptos de la Politica con la realidad concreta-historica
en la fase negativa. Analecticamente, desde la exterioridad por
medio de un consenso comunitario negativo, el pueblo de
Anenecuilco se levanta en contra de la Ley del sistema vi-
gente—una ilegalidad justa—que se habia vuelto autorrefe-
rencial e incapaz de oir la voz del Otro que exige justicia, co-
munidad, tierra, vida. No se trata meramente de una lucha
por distintos intereses, sino algo mas, es una lucha por la vida,
en contra del ser canibalista, solipsista, europeo que busca sa-
crificar la vida nosotrica—un ser que se aproxima desde un
horizonte distinto y es asf{ incom-presible—a su dios.

Para concluir esta reflexién sobre este paragrafo 34,
nos gustaria destacar algunos elementos del texto que nos ge-
neran cuestiones que pueden ayudar a “detonar” la discusion
en este espacio. Primeramente, una vez mas se percibe la au-
sencia de la mujer y de la cuestién de la opresion de género.
Si bien en la comunidad que se retune para elegir a Zapata,
como se menciona, pudo haber habido algunas viudas, la mu-
jer aiin parece permanecer afuera, incluso de la misma noso-
treadad—aun 70 es. Ademas, de nuevo emergen los grandes

54



individuos—Madero y Zapata—como los héroes de la histo-
ria. Quizas seria interesante considerar como es que se recon-
cilia una filosoffa que se funda en el pueblo, la comunidad
nosotrica, con una visiéon de la historia donde un hombre
emerge como protagonista. Seguramente se trata del lide-
razgo critico, del mandar obedeciendo, pero a lo mejor en el
rostro cubierto de los militantes de la EZLN, el cual quizas
impide el surgimiento de uno mas que otros, que guarda dis-
tancia, que recusa a ser subsumido por la mirada totalizante y
guarda anonimidad, hay una leccion.

Bibliografia
Téllez, E y Zufiga J. (2019) “§33. La critica de la esfera eco-
légica. El principio material critico negativo de la politica”, en

Dussel, E. (ed.) Politica de la Liberacion. Critica creadora. Tomolll,
203-243. Manuscrito.

55



Un pensamiento para la produccion,
reproduccién y desarrollo de la vida humana y la
naturaleza en comunidad

Abdiel Rodrignez; Reyes "’

Vamos a comentar brevemente los epigrafes 35 y 36
del tercer tomo de la Politica de la liberacion. Critica y creadora.
Vol 11T (2022), que, como ya sabemos, es una obra colectiva
de los discipulos y colaboradores mas avanzados y cercanos
a Enrique Dussel. Es decir, estamos ante una obra colectiva,
la cual busca darle continuidad a la reflexiéon politica pro-
puesta por Dussel ahora como una comunidad de reflexién
critica. Antes de continuar, queremos aclarar lo siguiente,
como formamos parte de esta comunidad, pensamos con ella
desde la unidad en la diversidad, no necesariamente a pie jun-
tilla, pero si asumimos — incluso criticamente — el conte-
nido de su exposicion.

No esta de mas recordar que, esta Politica es como se-
fialan los autores, una “filosoffa politica critica o de libera-
ci6n” y, también, revolucionaria, porque busca la transforma-
cion radical, es decir, desde las raices. Aqui estamos aun en el
momento negativo, pero pensando en el positivo creativo, en
medio siempre lo tactico y lo estratégico, para lo cual es im-
portante tener en cuenta los tiempos: lo inmediato y la larga
duracién. Sobre qué es lo breve y urgente, pero también el
fondo; ademas, qué es lo que se tiene que planificar a largo
plazo. Cabe destacar en esta etapa del despliega de la Politica
se va haciendo cada vez mas explicitico los supuestos

16 Doctor en Filosofia por la Universidad del Pais Vasco y profesor en
la Universidad de Panama.

56



contenidos en ella, eso no quiere decir que, ya todo este he-
cho, aun falta seguir trabajando, disefiando en comunidad.

Esta Politica, siguiendo al maestro, sigue siendo popu-
lista cuando dice “el pueblo postula”, a pesar de la mala
prensa de este concepto. Muy a pesar de los trabajos de Er-
nesto Laclau y el propio Dussel en tratar de esclarecerlo. En
sintesis, es dejar que el pueblo reflexione qué quiere y sea pro-
positivo. Esta Po/itica esta basada en principios éticos, no po-
dria ser de otra forma, una politica sin ética esta a merced de
la corrupcion (de una politica corrupta), como es lo habitual.
Es desde esta Politica con principios éticos que, se busca esa
pretension de justicia. ;Como se logra? No hay una respuesta
univoca, pero si de que solo a través de la correlacion entre
lo que enunciamos y lo realizado, quedandonos muchas veces
en lo primero. Allf, la factibilidad juega un papel fundamental,
concretamente el “hacer”, una pregunta como squé hacer?
mantuvo en vilo a Lenin el siglo pasado. La factibilidad tiene
que responder a esa pregunta, y realizarlo. Pasar de la pre-
gunta a la accion. “La factibilidad [...] es el dltimo eslabon de
la cadena” de la transformacion de este orden vigente.

El concepto pueblo estara presente a lo largo del texto,
como también praxis y paradigma de la liberacion. Sobre este
ultimo concepto de paradigma, estamos obligados a comen-
tar lo siguiente, no es un asunto menor hablar de paradigma,
ya que supone un cambio, ademds, un conjunto de saberes
sustentadores de ese cambio, por ejemplo, a finales de los se-
senta surgi6 la filosoffa de la liberacion — y, mas reciente
mente surgieron las perspectivas o posicionamientos decolo-
niales, lo cual alimenta a su vez al conjunto de teorfas —. El
surgimiento de esta, evidencia precisamente que estamos ante
un escenario donde puede emerger otro paradigma, llamese
de la liberacion. Un paradigma no se construye de un dia para

57



otro, ni se destruye rapidamente. Es decir, unos nuevos lentes
para ver la realidad no surgen espontaneamente, y estos lentes
no son solo para contemplar la realidad, sino transformarla.

¢Quién o qué transformar Definitivamente la sociedad
se tiene que transformar. Pero también el pueblo, tiene que
tomar conciencia como pueblo. Pero este no es como la
“multitud” de Toni Negri. Tenemos que ser mas especificos,
desde la filosoffa de la liberacion, y como estamos pensando
en varios niveles de lucha, y no solo desde el derrotismo, de
estar siempre en oposicion, sino que es, ademas, una pro-
puesta con vocacion de poder, también estamos pensando en
las instituciones publicas, ya sea con un nuevo contenido, sea
por la vida o aquellas creadas para su reproduccion. Enton-
ces, sin dejar nada en el aire, tenemos que ser cada vez mas
explicitos. Sobre la pregunta planteada, la respuesta es “los
sujetos al participar politicamente son ya siempre miembros
de una comunidad de actores politicos”. Es decir, son los ac-
tores politicos en plural constituido como comunidad con un
compromiso ético (en base a principios) quienes transforman
el orden vigente para la muerte, por uno nuevo radicalmente
distinto por la vida.

Este orden vigente es para la muerte porque el sistema
econémico imperante despoja no solo de los bienes materiales
para vivir, sino también las energfas espirituales. En este orden
vigente en que histricamente nos han despojado de todo y
practicamente dejado sin nada, se aleja el horizonte del Buen Vi-
vir, implantado el Mal Vivir; lo causante de calamidad, enferme-
dad y dolencia, de tal forma no se podria reproducir y afirmar la
vida. Como este orden vigente y su sistema econémico es tota-
litario (Franz Hinkelammert dirfa “totalitarismo del mercado”
entonces, para hacer la critica de desmontaje, de destruccion
como dirfa el maestro Dussel, tenemos que ubicarnos

58



categorialmente desde la “exterioridad”. Asi, desde ese posicio-
namiento categorial, es la critica del oprimido, desde la exterio-
ridad del orden vigente de la totalidad.

El punto es innovar hacia un otro orden para la vida,
en que tengamos un futuro “sustentable”; aunque este con-
cepto ya ha sido subsumido por el lenguaje del orden vigente,
con eso del desarrollo sostenible u objetivos del desarrollo
sostenible. Un futuro sustentable es “poder vivir dignamente
en comunidad”, esto implica, incluyendo los denominados
objetivos del desarrollo sostenible, por ejemplo: igualdad del
género o el derecho al agua limpia, por citar a algunos, pero
esto no es posible si tenemos un orden vigente del despojo y
feminicida. Para un futuro sustentable, no es suficiente la sos-
tenibilidad, asi como la tenemos concebida, se requiere de
transformar también la matriz econémica. No es compatible
el capitalismo con la equidad y con el derecho al agua, porque
esta ultima es considerada una mercancia y en esta sociedad,
las mujeres ni siquiera pueden decidir sobre sus cuerpos. Un
futuro sustentable es posible en la medida de remover hasta
las rafces del problema y no solo quedarse en la superficie.

Los actores politicos constituidos como “comunidad
critica”, con una praxis liberadora ya tienen una plena con-
ciencia distinta a la burguesa, capitalista. Son en algunos ca-
sos, quienes postulan la disolucién del Estado, si, pero el Es-
tado burgués, capitalista y con todos los adjetivos que le po-
demos incluir. Lo anarquico en este sentido no serfa un fin
por si mismo. Solo serfa una etapa (anarquica) para la creacion
de lo nuevo o del nuevo contenido para las instituciones que
conforman el Estado. Cuyas caracteristicas rectoras sean la
reproduccion y afirmacion de la vida y no otra burocracia. Las
instituciones para lograrlo no pueden ahogarse en la tramito-
logfa burocratica. Ya sabemos que la improvisacién y el

59



cortoplacismo son una patologia de nuestra clase politica do-
minante que no busca otra cosa que hacerles los mandados a
los grupos de poder econémicos; de tal forma que las puertas
giratorias son la norma de nuestras practicas corruptas.

La reflexion Politica aqui expuesta es producida y practi-
cada por sujetos de carne y hueso, los cuales no escapan de la
condicion humana en su fragilidad, intermitencia y contradic-
ci6én. No existe el politico o el militante perfecto. “Construir lo
real factible implica ponerse en el lugar del mortal humano”, con
todas las limitaciones que eso implica. LLos humanos como es-
pecie nos planteamos utopfas que solo se logran en la medida
que nos constituyamos comunidad critica, y no cayendo en ro-
binsonianas aventuras revolucionarias sin fundamento practico,
tactico y estratégica; aunque nada de esto se mueve sin la pasion
revolucionaria. Como lo han demostrado quienes han dado la
vida por la utopia de un mundo mejor, como Marti, el Che o
Berta Caceres. Pero no se trata de hacer sacrificios en vano
como un falso Mesias que trae la buena nueva para cambiar todo
y patear la mesa de un dfa para otro.

Muchos intelectuales hicieron prondsticos, no duda-
mos con bases, sobre cuando se acabarfa el capitalismo. Este
parece tomar mas fuerza por la insostenibilidad de este. Pero
como todo proceso historico tiende a culminar, no dudamos
que este también lo hara. Eso no significa que luego venga un
sistema mejor para reproducir la vida. Incluso, puede ser
peor, puede ser real todas las distopias unidas, que de hecho
ya este mundo lo parece. Pero nuestra preocupacion es con-
creta, ¢Cuando se termina esta pesadilla hecha realidad? Entre
mas concretos somos, mas explicitos estamos obligados a ser.
“El dolor corporal” o cuando tenemos hambre por no tener
trabajo asalariado o no tener como alimentarse, eso te des-
pierta la voluntad de hacetlo, para no morir desnutrido, eso

60



que quiza es un ejemplo individual viable, también puede
comprenderse desde la comunidad critica con conciencia de
que somos victimas de este orden vigente. Esto tiene una
fuerza potencial descomunal e incontrolable. Ni siquiera el
Estado burgués capitalista con el monopolio de la violencia
puede contener cuando el pueblo toma conciencia y se mo-
viliza en funcién de sus intereses. Ya en muchas ocasiones los
estados le han declarado la guerra a la poblacion, cuando los
estan matando sin derechos y garantias fundamentales, pero
esta sigue resistiendo y si toma conciencia y se organiza para
luchar por su vida, nada frenara esa fuerza-potencia desco-
munal. Asf se dieron las revoluciones que la historia ha cono-
cido y no seran las dnicas. Las historias de las revoluciones
empiezan cuando el pueblo toma conciencia de sus necesida-
des e intereses comunes. Ya que la vida de la especie humana
y en su conjunto corre peligro, pero la voluntad de vivir es
mas fuerte que la gestion de nuestras vidas para la muerte de
este orden vigente.

Lalucha enunciada desde esta Politica es estratégica, es de-
cir, de largo aliento porque los procesos histéricos son asi, de
larga duracion, no son de la noche para la mafiana. Para ser con-
tundentes: la revolucion es un asunto estratégico y no tactico.
Quiza lo tactico sea llegar al Gobierno y hacer cambios para me-
jor las condiciones de vida de las personas como hicieron algu-
nos gobiernos progresistas, pero eso no significa que sean go-
biernos revolucionarios. Esta Po/itica estratégicamente se plantea
gobiernos revolucionarios e incluso con miras mas amplias se
plantea otro mundo distinto como consecuencia de una revolu-
cién que cambie todo, que le de otro contenido al Gobierno, al
Estado, a las instituciones. Si nos quedamos en gatopardismos
nos estamos haciendo nada, es lo mas frecuente, incluso en
nuestro progresismo latinoamericano. Mucha gente se rasga la

61



vestidura que va a hacer cambios desde el Gobierno, pero ape-
nas llega al poder a través del voto popular, todo se diluye.

Este mismo progresismo no puede quedarse atrapado
en sus contradicciones y tiene que superarlas. Ya pensadores
y actores politicos como Rosa Luxemburgo y Vladimir Lenin,
e incluso el mismo Karl Marx tienen todo un arsenal teérico
y de experiencias que van en la senda de lo revolucionario.
Para todos ellos el fin era la revolucion y no la reforma. Aun-
que ya sabemos que hay reformas revolucionarias y revolu-
ciones reformista e incluso restaurativas. Esa revolucion in-
cluso por medios violentos (como la violencia de Walter Ben-
jamin) buscar destruir al Estado burgués capitalista. Porque
si se llega al poder y no se remueven los cimientos de ese
Estado y se queda con el mismo contenido, no estamos ha-
ciendo nada. Por eso, la importancia de la etapa anarquista no
como fin, sino como medio para luego disefar lo nuevo.

En este marco de lucha global donde nos jugamos la
vida, una revolucion popular es necesaria si realmente arrastra
“verdaderamente a la mayorfa”, respetando a las minorias; a
esas minorias distintas por su diversidad sexual o por la razén
que fuere sean minorias, ya sea étnicas o de cualquier otro
tipo. Es tarea del pueblo organizado como comunidad y con
conciencia, “destruir” la maquinaria del orden vigente, aque-
lla con un falso ropaje de democratica. Si no se unen a partir
de sus multiples determinaciones todos los oprimidos del
mundo, como redes o como tejidos que se cruzan. La trans-
formacion es intermitente y parcial. Sin tener esto en cuenta,
la “transformacién socialista”, se torna imposible. En una re-
ciente entrevista a Dussel (2022) en I« Jornada, dijo que ya no
era posible un “proyecto politico socialista”, muchos compa-
fieros se han sentido indignados con esto, asumen que el
maestro Dussel ha claudicado por asi decitlo. Esa idea

62



esbozada asi tal cual, sin un contexto, tampoco ayuda a una
buena prensa sobre el socialismo, todo lo contario, aporta a
su mala propaganda. Ahora bien, lo que yo creo imperante,
es que no podemos repetir gobiernos socialistas que comen-
tan los mismos errores del pasado, y en ese sentido, podemos
decir que no es posible un proyecto politico socialista con sus
errores, es decir, sin enmendarlos. Eso mas bien tendria que
ver con la autocritica también, somos muy poco dado a ella.
También podriamos decir que, esta Po/itica es una poli-
tica de la estrategia. Mi lectura de la tactica y lo estratégico es
simple: lo primero es inmediato, lo segundo a largo plazo e
implica lo estructural, lo estratégico subsume lo tactico. Aqui,
no se postula: somos realistas y entonces hacemos lo que po-
demos, porque quedamos siendo los menos malos. Somos
realistas en la medida que tomamos conciencia de “las limita-
ciones humanas”. Muchas veces lo primero se mezcla con el
oportunismo y terminamos haciendo lo mismo. El socialismo
real postulo el mito de la planificacién perfecta, y luego en
Latinoamérica el desarrollismo adopto la cuestion de la pla-
nificaciéon como si fuese algo puro, que si lo hiciéramos tal
cual, saldrfamos de la falsa condicién de subdearrollados,
pero ni haciendo lo que nos dicen los organismos internacio-
nales con sus préstamos y abultadas deudas externas, salimos
de esa condiciones impuesta por los mismos paises imperia-
listas y colonizadores que luego de causar el problema, tam-
bién nos plantean la solucién para seguir en ese circulo de
dependencia. A la par de las limitaciones humanas, estan las
capacidades intrinsecas siempre como potentia. Solo necesita-
mos la llama que encienda la pradera, el fuego de la revolu-
cién, de la creacion innovadora para un orden distinto.
Nada de esto es posible sin la toma de la “conciencia
critica”, sin ella los cambios son muy limitados e insuficientes.

63



Es un tema presente en los europeos, desde Marx a Luxem-
burgo y en nuestro caso, en el Che. La toma de conciencia
intelectual es la que adquieres por algun contenido politico,
por autoformacion y, por otro lado, esta la toma de concien-
cia por medio de la experiencia misma, cuando siento que es-
toy siendo afectado directamente por este orden vigente. Al
cobrar esa conciencia por una experiencia concreta y en el
caso del obrero se da cuenta que es explotado por la patronal
o una mujer es violentada por su pareja. En ambos casos, se
toma conciencia por vias distintas, pero al tener ese nivel de
lucha, es mas consistente la militancia, cuando el oprimido
tiene conciencia de su opresion. Asi que, no solo debemos
caer en cierto intelectualismo seudo virtuoso en que los inte-
lectuales le expliquen a los oprimidos su condiciéon y cuales
son las recetes de su problema, estos a veces toman concien-
cia por la experiencia, por las mismas contradicciones del or-
den vigente que ni siquiera con su alienacién pueden frenar,
cuando el despertar del pueblo como comunidad de victimas
se consuma.

No podemos obviar o ignorar las experiencias politicas
concretas como el EZLN. Ese gigante ejemplo de micro pro-
puesta politica es digna. Lo cual alimenta esta propuesta de
Politica. Tanto del punto de vista teérico como del practico,
en este caso, el EZLN es vanguardia te6rica como practica.
Sin caer en vanguardismo tampoco. El pensamiento critico
zapatista es de los mas avanzados y su micro practica en el
universo politico también. La retaguardia es toda la reflexion
que gira en torno a esa experiencia y aprende para seguir emu-
lando en otras realidades politicas. Esta Politica es una reta-
guardia como teorfa. En ambos casos, se busca como dicen
los zapatistas: “agrietar” a este orden vigente fetichizado,
tanto en el nivel practico como el nivel teérico. En cuanto a

64



ese objetivo, no hay contradicciones con el postulado de la
Politica con la praxis zapatista. En lo inmediato, puede que si
existan como las hay, diferencias y crispaciones, las cuales en
el fondo al menos hasta donde sabemos buscan el mismo ob-
jetivo: agrietar y destruir al orden vigente y construir uno
nuevo, donde la vida en comunidad sea lo fundamental.

Si bien no tenemos una fecha en que el capitalismo y
el orden vigente colapse totalmente de una vez por todas, si
podemos decir que esta agonico. Pero asf en esa condicién
puede hacer mucho dafio. Por eso, se requiere de la unidad
de maltiples determinaciones de todos aquellos intentos (in-
cluyendo los movimientos anti sistémicos) que intentan y lo
hacen en la practica cotidiana en el dfa a dfa agrietando el
muro de este orden vigente de muerte agonico pero que
puede en su senectud continuar matando a las victimas de las
que se alimenta. La gasolina de la maquinaria del orden vi-
gente es la energfa material y espiritual de todo lo que esta
sobre la Tierra, por eso lo acaba hasta el final, no tiene limites
en su capacidad autodestructiva.

Las evidencias empiricas de esa condicién nos lanzan
a la realidad de pensarla y, por lo tanto, practicar otro mundo
posible, incluso en micro experiencias. También, en “nuestras
acciones cotidianas”. La transformacién radical como hori-
zonte de otro mundo, muy distinto a este, ya sea como utopia,
como 70 lugar, como no imagen mimética de este orden vigente
de control de nuestras vidas tiene que comprender, hacer de
suyo la transcendencia de la vida mas alld de cualquier refle-
xi6n crematistica. La vida, la dignidad humana no tiene valor,
es el valor. El ser humano es el ser supremo, en este orden
vigente fetichizado por el capital, en el cual el dios conocido
es el dinero, se le pasa por encima al ser humano, triturando
sus craneos como nueces. Eso que no tiene lugar, que no

65



tiene cabida en este orden de cosas, aparecido como amorfo
por no encajar es lo digno, como son nuestras comunidades
de pueblos aurorales (como decfa un pensador Guna de Pa-
nama Aristeides Turpana), con su sabidurfa milenaria, lo cual
le da contenido al tan necesario “Pluriverso comunitario”, la
solucién a nuestros problemas como especie no vendran de
una unidimensional racionalidad, ni de la mente de ningin
ilustrado en su torre de marfil. Si no de la misma realidad en
sus contradicciones y movimiento, categorialmente desde lo
negado que puede enriquecer lo venidero.

Este orden vigente burgués capitalista esta fetichizado.
Quiere decir que, tiene un encanto que NO NOs permite ver su
verdadero rostro, porque nuestros 0jos en ese encanto estan ce-
gados y tampoco podemos sentir su aura de muerte y control de
nuestras vidas para sus intereses crematisticos. Por un lado, te-
nemos como ya hemos sefialado en sf mismos como especie hu-
mana y como comunidad de victimas con conciencia la potencia
de transformarnos, pero también este orden vigente tiene mu-
chas fracturas, ademas, tiene muchas ineficiencias, es ineficiente
para muchas cosas, para resolver los problemas de la humanidad
y para controlatlos, siempre podemos colarnos en las grietas y
resistir. En esta fetichizacién cualquier funcionario, cualquier
burgués como personificacion del capitalismo, pueden infringir
a través de alguna politica publica (un recorte, austeridad etc...)
incluso, algin malestar para la comunidad y esta puede incluso
generar un desenlace fatal y esta persona o personas, incluso al-
gun especialista o consultor con algunas de sus propuestas, pen-
sadas siempre desde arriba e instrumentalizando a las gentes, no
tiene ningun remordimiento al respecto. Puede responder como
un nazi ante el exterminio judio: “yo solo hacfa mi trabajo”. Esta
banalidad esta presente por doquier, no estemos esperando un
demonio o un monstruo, el mal lo infringe cualquiera que tenga

66



la capacidad de hacerlo justificindose en que no puede hacer
otra cosa porque forma parte de ese engranaje, aunque este sea
conducente a lo que Hinkelammert llamé “‘suicidio colectivo™.
Como hemos visto hasta el momento en esta brevisima
exposicion (o mejor dicho reaccion), la Politica no es anarquista,
no esta contra las instituciones, no apela al regreso de un pasado
idilico donde todo era perfecto como un paraiso. No, de eso no
se trata. Se trata del contenido de los gobiernos y las institucio-
nes que, al ser mayormente modernos, se tienen que destruir su
finalidad instrumental y crear otro momento, con otro conte-
nido de reproducir y afirmar la vida. El Estado y sus institucio-
nes no son negativas en s{ mismas. .o que se necesita es que
estén al servicio de la comunidad y no se sirvan de ella para ejer-
cer poder e enriquecerse. En la etapa de destruccion si tenemos
que destruir el contenido del Estado y las instituciones necro-
tico, para darle uno nuevo o crear otras nuevas instituciones.
Esta reflexion amerita estar muy clara porque hay quienes son
tan radicales que patean todo y se quedan en el aire, quieren em-
pezar de cero y no reconocen el aporte de los otros. Como se
sefala en el texto en cuestion: “las instituciones. ..son inevita-
bles. ..tienen una funcién organizativa para la gobernabilidad de
la comunidad politica”, no las podemos desechar asi de tajo, re-
quieren subsumirse y verlas con otros lentes no fetichizados. Las
instituciones son como dice Dussel: “mediaciones de factibili-
dad”, no parte del aparato burocratico. Si las instituciones repro-
ducen la burocracia sin reproducir y afirmar la vida, entonces no
sirven. Ya el mundo esta acelerado y urgen respuestas concretas,
rapidas y, por supuesto, factibles. Esa gran maquinaria burocra-
tica del siglo pasado ya no la podemos ni siquiera subsumir,
como tampoco el fin del Anarquismo, podemos compartir la
critica al gobierno y sus instituciones, pero no podemos vivir en
una anarquia total, sin instituciones en una sociedad en que

67



todos somos buenos y todos vamos juntos de la mano, como si
todo fuese perfecto idilicamente. ILa realidad no es asi y la con-
dicién humana es volatilmente contradictoria.

El Estado y sus instituciones son inevitables y necesa-
rias, por ahora. Esto no significa ser apologistas de ellas, ya
que también en esta reflexiéon abogamos por el disefio de nue-
vas instituciones de acuerdo con las nuevas necesidades de
estos tiempos histéricos tan acelerados. Si reproducimos el
discurso estatal e institucional tal cual, entonces estariamos
reproduciendo la subjetividad moderna burguesa y para eso
es mejor no hacer nada. Los ejemplos practicos, aunque sea
en micro experiencias, funcionan para la fundamentacion de
la Politica. Como ya vimos con el EZLN. Mismos van como
pequenas piezas completando un gran relato, por eso, esta
propuesta no puede ser considerada posmoderna, quienes lo
hacen realmente desconocen el planteamiento.

Hemos de llegar a un momento de maduracion de la re-
flexion en que toda alternativa es con el sujeto, la comunidad y
la naturaleza, asf rompemos con el antropocentrismo burgués y
moderno muy individualista. Solo piensa en el Yo. Llegado este
momento, podemos afirmar que no se trata de cualquier Estado
y cualquieras instituciones, son necesatias aquellas en que el su-
jeto, la comunidad y la naturaleza como Madre puedan vivir, es
decir, se puedan reproducir y afirmarse. Ya se dieron pasos im-
portantes en el progresismo latinoamericano cuando reconocie-
ron en sus constituciones los derechos de la Madre Tierra, ya el
debate de si es un ser vivo creo que esta superado, pero consi-
derarla como una madre pensamos es un nivel mas alla que de
la Gaya, incluso. A la Madre Tierra como sefialan nuestros anti-
guos ancestros se le tiene que respetar, se le tiene que pedir per-
miso para poder alimentarnos de ella. No se trata de un extrac-
tivismo moderno que no permite el metabolismo. Estas

68



instituciones se tienen que reforzar, me refiero a esos formalis-
mos constitucionales hasta hacerse natural en la subjetividad del
pueblo. Para que este asuma como suya dicha formalidad y la
aplique en la cotidianidad. I.a creacién de lo nuevo — parafra-
seando el maestro Dussel — se logra precisamente en los proce-
sos de transicion, alli mismo cuando el sistema en su agonia de
sucumbir por ser autodestructivo crea sus propios monstruos
apocalipticos.

Todo esto nos lleva a preguntarnos por la capacidad y
limites de los movimientos sociales, incluyendo los anti sisté-
micos para lograr las trasformaciones radicales y revoluciona-
rias que planteamos aqui. Porque no solo muchos de estos
movimientos son anarquistas quieren tirar todo por la borda,
ademas no tienen vocacion de poder (con esto me refiero a
participar de los torneos electorales). Mas bien tienen una ac-
titud derrotista. Es mas, estan acostumbrados a estar en una
eterna oposicion. Si bien es cierto como decia Francesca Gar-
gallo, la calle es de quien la camina, y los movimientos sociales
la tienen ganada, pero también se tienen que ganar las insti-
tuciones y los espacios de gobierno para desde alli también
emprender los cambios. Una cosa no niega la otra. La critica
— destructiva no es suficiente sin una factibilidad de accién
concreta en cuanto disefar algo distinto a este orden vigente
conducente al suicidio colectivo.

No se trata de llegar al poder por llegar. En la politica
moderna fetichizada eso es un logro, pero quienes queremos
cambiar el mundo, solo es un paso y no una finalidad del pro-
ceso revolucionario. En dicho proceso no solo nos quedamos
en el plano de la critica. Ya tenemos que pensar, disefiar —
como dirfa Arturo Escobar —, la “construccion politica”, de
lo distinto tactica y estratégicamente. Vemos con mucha fre-

cuencia una apologfa del progresismo por el progresismo, sin

69



autocritica, solo reivindicando que se gané elecciones y se
lleg6 al Gobierno, si bien eso es necesario, no es suficiente.
Lo importante es que se den cambios y se crean nuevas insti-
tuciones, nuevos espacios para el desarrollo y afirmacién de
la vida. Es el momento de la “praxis politica contemporanea”
de la creacién de lo nuevo.

Como hemos dicho, y resaltamos, la potencia del pueblo,
de la comunidad, de la naturaleza (Dussel en un articulo en La
Jornada decfa que la naturaleza habfa hackeado a la modernidad)
y del sujeto esta allf, siempre moviéndose. El orden vigente feti-
chizado en su encantamiento nos tiene alienados, no podemos
contemplar su lado perjudicial para nuestras vidas y, porlo tanto,
seguimos reproduciendo sus logicas. Recapitulando en la parte
de la positividad creadora, como iniciamos tenemos que reafir-
mar al pueblo como “actor politico”, quiere decir que es un ac-
tor colectivo y no individual, aunque esto no elimina al individuo
como individuo en la colectividad.

La fuente creadora es la hiper potencia del pueblo cons-
tituida como comunidad de victimas que actan colectivamente
para disefiar otro mundo distinto a esta “totalidad fetichizada”.
Desde esta reflexion tomamos como alimento las experiencias
histéricas encaminadas en esa direccion, aunque falta ain mucha
trocha por recorrer. No solo tenemos la voluntad de vivir, siem-
pre truncada por este sistema necrotico, sino que vamos cami-
nando con 4animos de Vivir Bien, hacia una voluntad de crear lo
nuevo, o datle un nuevo contenido a lo viejo. Las nuevas insti-
tuciones o su nuevo contenido es hacer de suyo el mandar obe-
deciendo. Esta es una idea fuera con potencia para el contenido
de lo nuevo por crear.

La politica moderna fetichizada parte del sujeto, del
Yo, como el Yo pienso, es en definitivo el ego individual pro-
mocionado por el neoliberalismo. La politica critica de la

70



liberacién no tiene como punto de partida al sujeto, si no a la
comunidad, que irrumpe ante esa politica fetichizada, como
una “apariencia”, algo no real. Esta apariencia tiene que rom-
perse como un cristal por la pofentia de la comunidad politica,
del poder del pueblo para decitlo en los mismos términos que
el maestro Dussel. Esta reflexion Politica como hipertotencia
es decir que se va hasta la fuente, para esos “nuevos momento
de un sistema politico”, ya que los fundamentos o la gran
parte de ellos esta fetichizado. Jugando un poco con las pala-
bras, pero ese juego es concreto, la potestas es lo legal formal
tetichizado, la potentia es la capacidad para hacer algo, y la hi-
perpotentia como fuente es desde donde emana lo demas
para cumplir sus cometidos, por ejemplo, reproducir y afir-
mar la vida en comunidad y con la naturaleza.
Para terminar, quiero reflexionar sobre esta cita:

“La hiperpotentia es la potencia misma, pero que
después de un ciclo histérico en el que se ha ido
fetichizando en muchos de sus miembros, renace
como el fuego que se aviva entre las brasas debajo
de las cenizas o los brotes primaverales que nacen
después de un largo y frio invierno a la manera de
una fuente creadora de lo nuevo que ird constru-
yendo otro orden”.

La cual sintetiza el interés de esta Politica. 1.a fuente
creadora como hiperpotentia serfa como la lava de un volcan
destruyendo todo a su paso para renacer otras cosas nuevas.
La fuerza de un volcan ejemplifica la potentia en s, el volcan
alli y no esta en erupcioén siempre, sabemos que volcanes es-
tan vivos todavia, pero no sabemos cuando van a estallar,
pero cuando lo hace, van destruyéndolo todo para dar paso a
nuevos momentos, ya estamos ante una politica al servicio de

la comunidad y no para servirse de ella.

71



“La voluntad-de-vida y el consenso critico del
pueblo: principios material y formal positivos de
la Politica Creadora”

Maria Magdalena Becerra'”

Introduccion

Nos encontramos en la tercera parte del tomo La Cons-
truccion Politica Creadora, que corresponde a la tercera conste-
lacién de la politica de la liberacién. E1 momento metodolo-
gico diacrénico de esta tercera constelacion (que implica la
subsuncién del orden vigente, desde un horizonte negativo-
deconstructivo de la hiperpotencia y el estado de rebelion),
transita hacia el momento positivo de la Politica, cuyo hor:-
gonte es el de creacion de una nueva totalidad politica). Aqui
se abordaran los principios criticos positivos de la politica, situan-
donos en el pasaje del momento critico-negativo (destruc-
tivo-deconstructivo) al momento critico positivo (creativo-
constructivo) de la Critica. Los principios critico positivos explici-
tados en esta obra, son los principios normativos de la ética
de la liberacion (esfera material, formal o de legitimidad y de
factibilidad), subsumidos en el campo concreto de la politica
-siendo la ética el meta-campo que atraviesa todos los campos
practicos-. La criticidad de estos principios se fundamenta en

7 Dra. en Estudios Transdiciplinares Latinoamericanos, Linea debates
epistemoldgicos contemporaneos: sobre el estatuto del saber en Latinoa-
mética (DETLA/Universidad Academia de Humanismo Cristiano). Do-
cente e investigadora Instituto de Humanidades UAHC y CIELA (U. de
Chile). Miembra Asociacion de Filosofa y Liberacion (AFyL).

Contacto: deunaesfera@gmail.com; matiabecetra@uacademia.cl

72


mailto:deunaesfera@gmail.com
mailto:mariabecerra@uacademia.cl

el punto de partida en la filosofia de la liberacion: sefialar la
negatividad de la victima producto del sistema injusto. Es cri-
tica en cuanto al horizonte de liberacién, cuyo fin dltimo es
negar la dominacién de la totalidad vigente (primera conste-
lacién: momento abordado en la Politica I: Arquitectonica).
La funcién de la Critica (segunda y tercera constela-
cion) es describir los momentos de liberacion de la politica en
su dimension negativa (como destruccion de la totalidad vi-
gente) y positiva (como transformacion de dicho orden). Esta
funcioén critica esta presente en la tercera constelacion, tanto
por la posibilidad de fetichizacién de todo sistema -su falibi-
lidad o imperfeccion-, como por tratar este tercer momento
de un proyecto futuro (real, empirico), pero cuya fundamen-
tacion tedrica exige criterios de discernimiento en torno a sus
procesos transformadores -la Totalidad se pone en ¢risis-, mas
aan por la complejidad de sus determinaciones a nivel de la
praxis y accion politica concreta. Esta dimension positiva de
la critica (cuyo #elos es la construccién de un nuevo sistema
politico, desde la exterioridad critica, mas alld de la totalidad
ontolégica de la dominacion), sera abordada en los paragrafos
37 y 38 de La Politica en un nivel mas concreto (en la Arqui-
tectonica ya se present6 el marco categorial de la Politica, ni-
vel abstracto-simple), pero también mas complejo al ser atra-
vesado por el imperativo normativo ético (que es el principio
de afirmacién de la vida en comunidad como fundamento
primero). Dichos paragrafos se ubican en el capitulo 5 de la
obra: “La positividad mesianico liberadora: el pueblo como
actor politico. Los principios normativos creativos positivos”
y en su tercera parte: “La construccién politico creadora”
(tercera constelacion). Sefialan el pasaje hacia nuevo orden
politico institucional o nuevo pacto social, que desde la esfera
material como Voluntad-de-vida (potentia) y la esfera formal

73



como voluntad-de-poder (postestas) en tanto procesos dia-
lécticos, muestran el éxodo hacia la “tierra prometida” de la
metafora semitica; utopia politica y fin altimo del proceso de

liberacion.

§ 37.Lavoluntad-de-vida del pueblo. Biopolitica en sen-
tido estricto. el principio materal critico positivo de la
politica.

La voluntad-de-vida del pueblo (Primera parte)?8.

El paragrafo 37 nos sitia en el principio material critico
positivo de a la politica, en torno a la voluntad-de-vida del
pueblo como voluntad de poder. En el primer momento po-
sitivo poder del pueblo (la pozentia) no logra constituirse como
potestas; el poder obediencial que debfa mandar obedeciendo
-como poder instituyente, “desde abajo”-, se transforma en
poder como dominacién. En este paragrafo se explicita y deli-
mita la critica positiva del tercer momento, especialmente res-
pecto su dimension negativa, que siendo necesaria para evitar
la fetichizacion del sistema, debe comprenderse a partir de las
experiencias historicas de resistencia en A.L, como en su es-
tricto sentido; mas alla del hacer vivir y dejar morir comin en los
paradigmas de la biopolitica y el biopoder.

La tension entre voluntad-de poder y voluntad-de-vida
del pueblo, es problematizada en este paragrafo segiin los pa-
radigmas tradicionales de la biopolitica y el biopoder, bajo
perspectivas como la genealdgica, el proceso social genocida
y la autofagia. Entre estas se reconocen: a) la genealogfa, Bio-
poder, la biopolitica y el poder disciplinario M. Focault b) la
genealdgica y la biopolitica de G. Agamben en el estado de

18 Autor: Carlos Nufiez

74



excepcidn, los campo de concentracion y la produccion del
mundo musulman c) R. Espésito con su concepto de inmu-
nizaciéon en la tanatopolitica. Si bien el aspecto comun de es-
tas propuestas se resume en una critica a los dispositivos de
poder y dominacion ejercidos sobre la vida humana -biopo-
der, tecnologfas del poder y poder disciplinario, practicas dis-
cursivas e institucionales, estado policial y encierro, entre
otras- se mantienen en el momento defectivo del poder. Aun-
que su critica al biopoder reconoce la relacion moderni-
dad/exterminio, -ejercido en los campos de concentracion y
los estados de excepcion-, la institucionalidad (colapsada
como dispositivo de poder de la modernidad), no se identifica
como instancia legftima respecto a las mediaciones de vida
para el pueblo.

Estas criticas no logran imaginar el momento critico
positivo, cuya pretension como orden futuro es afirmar la
vida de la comunidad ante el actual sistema necréfilo, en tanto
voluntad-de-vida, voluntad-de-poder-vivir (reproducir la vida
desde las condiciones materiales, formales y de factibilidad).
En tanto criticas intra-europeas, menos consideran como es-
pacios y experiencias de opresién biopolitica la historia y
realidad concreta de dominacion de América latina. No con-
templan el eurocentrismo como horizonte obligatorio de re-
flexién en torno a la diminucioén de la vida en los pueblos
colonizados, ni su articulacién con el capitalismo como sis-
tema civilizatorio que pone en riesgo la vida de la humanidad
y planeta. El rostro del colonizado aparecera solo en A.
Mbembe, en su trabajo sobre la construcciéon de anormalidad
negra y la necropolitica. Dentro de esta linea se remite a los
aportes de D. Feierstein sobre genocidio de larga duracion y
de Héctor Diaz Polanco con su teorfa de la autofagia, que
aunque reconocen la dimensiéon modernidad/exterminio

75



relativa al genocidio de las comunidades indigenas y afro-ca-
ribefias, tampoco sefialan un pasaje de salida a la totalidad
dominadora.

Como alternativas a la incapacidad creativa de los pa-
radigmas tradicionales de la biopolitica y hacia la nueva insti-
tucionalizacion de la postestas en su esfera material (rol y
forma del estado), el autor recupera tres propuestas: a) De
Boaventura De Soussa, una nueva centralidad del Estado, donde
el vivir bien y vivir mejor, sean efectivamente criterios fun-
dantes del principio critico material positivo. La inclusion, el
acceso a los bienes comunes -de la mano del cooperativismo
y el socialismo asociativo-, la solidaridad y proteccion a la na-
turaleza, se plantean asi como derechos superadores de la
propuesta de una sociedad pos-desarrollista, b) E1 EZLN en
cuanto a los procesos de transformacion del Estado, cuyo rendi-
miento ético-critico en el momento material positivo, se com-
prende a partir de procesos graduados de “mejor vida, mas
libertad, mayor conocimiento”, en torno a la pretension del
cumplimento de la vida, la libertad, y la verdad enunciados
por el Sub-comandante Marcos. Atravesando por una trans-
formaciéon macro del Estado hasta una nueva institucionali-
zacion, entre los principios politicos del ENZL se reconocen
la desfetichizacién del poder politico, la creacién de institu-
ciones para gobernarse, la creacion de consensos, revocacion
del mandato, la politica como servicio y no para servirse y la
imparticién de justicia revolucionaria, ¢) por ultimo, se des-
taca el proceso de institucionalizacién de Estado en Alvaro
Garcia -que si bien a diferencia de la Politica de la liberacion,
parte desde un principio de imposibilidad (el Estado como
una relacion social agonista)-, propone un Estado fuerte con
foco enla factibilidad de sus procesos (con foco en la relacién
entre fuerzas sociales para definir la administraciéon y las

76



politicas publicas; instituciones, normas y reglas que organi-
zan la vida y las creencias movilizadoras del pueblo). Esto en
lo que denomina Estado Revolucionario, y que construido por
las clases plebeyas, pone en el centro la administracion de los
bienes comunes y el derecho de la comunidad a lo comun.
En suma, estas distintas propuestas poseen en comuin
su punto de partida en la situacionalidad politico-historica y
materialidad de la dominacién en el continente -recuperando
su memoria de luchas y resistencias populares-, la asimilacién
procesos medianos-largos de transformaciéon politica, una
problematizacién critica-constructiva en torno al rol del es-
tado, y en especial la voluntad-de-vida como criterio y funda-
mento para la afirmacién comun y colectiva de la vida.

Biopolitica en sentido estricto. El principio material cri-
tico positivo de la politica (Segunda parte)®

La biopolitica en su sentido estricto se presenta, a par-
tir de una relectura de la genealogia del Biopoder foucaul-
tiana, como un marco analitico para el momento material cri-
tico- positivo en el tercer momento de la Politica. Se centrada
en su concepto de y la gubernamentalidad del neoliberalismo
en la lectura de Foucault, donde se expone (1) una critica al
Estado sin mas, una idea de practica de la libertad como desu-
jecion al Estado, (2) un espontanefsmo de las relaciones so-
ciales, o bien, de la relacion del sujeto con los demas y (3) y
una idea de la responsabilidad por sf mismo y por el gobierno
de si (4). Se presenta como tesis fuerte la existencia de un
vinculo entre biopolitica y neoliberalismo en Foucault, cuyo
resultante serfa una simpatfa con el neoliberalismo. La argu-
mentacion que permite esta conexion, estara justificada por

19 Autor: Jorge Zufliga

77



la relacion entre su critica al Estado -como entidad politica
que reprime la libertad natural-, con el espontaneismo de la accion.
Su analisis de la biopolitica y racionalidad liberal -y neoliberal-
, inicia como reaccion al exceso de gobierno (razén de estado)
que interviene directamente sobre las practicas y el sujeto, a
diferencia de la biopolitica neoliberal, que incide en intimidad
del individuo, dirigiendo su accion sin negar su libertad, como
es propio de la economfa de mercado.

Segun esta lectura, Foucault hara un analisis del swjeto de
interés en contraposicion con e/ sujeto de derechos - el poder de la
economia frente al poder juridico-politico, poder del mercado
frente al poder del Estado -. Defiende un ideario libertario de la
libertad contra el Estado que la coacciona -la del honzus economicus
neoliberal como un sujeto que puede gobernarse, sin interven-
cién del Estado sobte su libertad-. Para Focault, el buen sobe-
rano es quien ejerce su poder sobre si mismo regulando ese po-
der sobre otros, que el autor analoga con la mano invisible de
Adam Smith, en cuanto a la coincidencia espontinea del mercado
con la voluntad e intereses de los/las otros(as). Bajo el dominio
de esta mano invisible, los sujetos de interés no se matarfan en la
competencia, porque la destruccion del capitalismo es condicion
de destruccion del s7 mismos - en Hinkelammert “yo soy si td
eres”, suicidio colectivo (2017) -. La respuesta del howzo economicus
neoliberal y del capital humano, sera entonces apelar a la auto
culpabilidad del sujeto.

La gubernamentalidad neoliberal se encuentra en la idea
del ser humano como empresa, en el dominio del capitalismo por
el individuo mismo. El capital humano como expresion econo-
mica de la practica de la libertad foucaultiana -del seff love de las
doctrinas liberales, el /uzze faire desde Hayek en adelante (2014a)-,
resulta provenir de la misma moral burguesa que justifica en este
punto la biopolitica foucaultiana. Focault, en una apologia al

78



ascetismo, sostiene que el cuidado de si y las practicas individuales
no poseen un sentido egofsta ni individual. Pero guardar silencio
sobte la vinculacién moral del cuidado de si con las/los otros(as).
Este solipsismo del anto-cnidado y las libertades individuales, daran
cuenta asi de éfia del egoismo, fundamentadas en el ascetismo neoli-
beral (también contrastable con la ética de la carne, como pro-
pone Dussel (19806))-, enfocado en las #énicas del yo. Frente a la
afirmacion del el poder sobre si, como regulacion del poder sobre
los otros, su respuesta final es el espontaneismo. Aqui se recupera la
critica hinkelammertiana sobre la espontaneidad anarquista, en
tanto fuerza encadenada por las instituciones de propiedad y Es-
tado ya partir de la que no se distingue ningin concepto de praxis.
De este modo, el liberalismo econémico, aun cuando afirma la
libertad individual, deviene conservador del sistema vigente, del
capitalismo y la economfa de mercado.

El anarguismo y la derecha neoliberal llegan asi a un punto
de indistincion. Esta constatacién no es menor considerando
que el neoliberalismo era valorado por Focault como un
marco de pensamiento critico; critico en cuanto a las practicas
de sujecién del Estado que Focault también critica. Este es-
pontaneismo neoliberal y antiestatista, no le permite concebir
la institucionalidad como medio de para la afirmacion mate-
rial de la vida, ni pensar las formas de organizacién y con-
senso que requiere el pueblo para concretar las mediaciones
materiales como poder instituido. Asimismo, distingue la co-

<

munidad como criterio, ante la negacion de un “agrupa-
miento singular en el espacio global del mercado”, quedando
la salvaciéon como opcién meramente individual donde se ig-
noran las posibilidades de accién colectiva. En el contexto de
marcos compresion politica que interpretan el poder tnica-
mente como negatividad ante la vida, se propone una “bio-

politica en estricto sentido”. En estricto sentido como

79



remisién concreta a la negacién de la vida que promueve el
sistema necropolitico, necrofilico, y la negacion de esa negacion
que ha de desplegarse “en” el momento critico-positivo-crea-
tivo de la politica.

Se trata de una biopolitica en su sentido critico-posi-
tivo, que permita explicitar el modo en que la fase destructiva
del sistema (segunda fase), es subsumido en esta tercera cons-
telacion (tercera fase), evitando la fetichizacion del poder
siempre presente dada la imperfeccion -pero perfectibilidad-,
de todos los sistemas politicos. De acuerdo a al proceso dia-
léctico de la arquitectdnica, es una biopolitica que permite re-
situar los discursos y practicas politicas en funcién de la in-
tencionalidad de cada momento, asumiendo la critica de la
negatividad del pasado (destructiva) y del presente (creativa).
Abarca “las mediaciones institucionales, practicas, estratégi-
cas, tecnoldgicas, intelectuales y miticas que se da una comu-
nidad politica factible y responsable para su desenvolvi-
miento cualitativo” (2019: 399). Mas alld del naturalismo neo-
liberal, naturalismo de mercado y espontaneismos reacciona-
rios, esta “biopolitica en su sentido estricto”, se plantea como
una concepciodn critica en torno al imperativo de la vida y su
cumplimento a partir de una zrrebasabilidad factica, segiin la que
la vida humana y la naturaleza son los limites de todo accién
posible; limite ontolégico y @ priori radical mas alla de la reali-
dad histérico-politica.

Excurso III. de la fraternidad a la
solidaridad??

La puesta en crisis de la totalidad dominadora y consi-

guiente transformacién de dicho orden es tema central de la

20 Autor: Enrique Dussel

80



Politica III. El pasaje enunciado del momento critico-nega-
tivo al momento critico positivo, implica la afirmacién mate-
rial de la vida en comun desde una posicion transontolégica
e intersubjetiva cuyo actor politico es el pueblo. En este
marco de compresion se encuentra el tercer excurso del vo-
lumen “De la fraternidad a la solidaridad”, formulado por
Enrique Dussel. Esta contribucion esta orientada a reformu-
lar la nociéon moderna y posmoderna de Fraternidad, hacia un
horizonte de Solidaridad como categoria material en el con-
texto politico de liberacién. Dussel postula la solidaridad
como ‘“un tono emotivo que tiene un contenido material, en
referencia a la vida del Otro/a, del explotado/a o excluido/a”
(2019: 402). Inicia su analisis en base a la coleccion de adagios
de Friederich Nietzsche: Humano, demasiado humano, centran-
dose en dos momentos que luego revisara en torno a la inter-
pretacion derridiana. Estos son: [1] “Y quiza entonces llegara
también la hora de la alegrfa, cuando diga: jAmigos, no hay
amigos!, grité el sabio moribundo, [2] {Enemigos no hay
enemigosl!, grito yo, el loco viviente” (ibid.). A partir de estos
enunciados, Dussel evidencia la negacion de la amistad en la fi-
losoffa de Nietzsche como un « priori de su marco categorial.

LLa Amistad aparece caracterizada desde Nietzsche por
el pathos o dolor romantico, propio del filésofo solipsista, que
la desestimada como propia del vulgo, “de las masas”, como
un feliz ideal del rebafio. Como “Anticristo”, Nietzsche es
practicante de un escepticismo nihilista, sin ética ni “valores”;
es el enemigo de la sociedad moderna, del “ascetismo” judeo-
cristiano en el poder, y sus amigos son los enemigos del
vulgo. A partir de este contexto, Dussel muestra los diversos
“niveles de oposicion”2!  presentes en la ontologia

21 Esquema II1.01.

81



amigo/enemigo. En el orden ontolégico de la totalidad, esta
compuesto tanto por la Awmistad ontoldgica (fraternidad) como
pofr la enemistad ontoldgica, mientras que la “Amistad ontolo-
gica” subsume dos niveles analiticos: awistad dntica y enemistad
dntica. Esto serfa lo que el materialismo de Schmitt no podia
ver; la diferencia entre el “enemigo politico” -que todavia se
encuentra dentro de la fraternidad, como enemistad éntica- y
el “enemigo total” que esta fuera de lo politico. Dussel em-
plaza el problema de las relaciones entre Fraternidad y
Enemistad a partir del texto Po/iticas de la amistad de Jacques
Derrida. Es un dialogo sostenido con Carl Schmitt, desde
Nietzsche, a partir de una superacion del racionalismo neo-
kantiano de la politica. Su objetivo era deconstruir el con-
cepto de fraternidad en tanto postulado de la Revoluciéon
francesa. Pero su planteamiento desde el lazo afectivo, pul-
sional, “limbico” aun como aspecto de la esfera material, no
logra en su antitesis amigos/enemigo trascender la totalidad
ontolégica, hacia un horizonte ético o meta-fisico.

La politica se presenta por Derrida como un “drama”,
lucha agoénica entre el znimicus (rival privado para esta tradi-
cion) y hostis (“enemistad absoluta”; la guerra a muerte). Aqui
estriba la dimension material de la politica, donde tanto en el
“antagonismo politico” como en la “enemistad absoluta”
existe siempre una referencia a una “ontologfa de la vida hu-
mana”, en tanto implica la posibilidad de muerte fisica. Por
ello la vida humana misma es el ultimo criterio de discerni-
miento entre amigo/enemigo: donde el “enemigo” puede
poner a prueba a la vida hasta el limite del asesinato (por el
sistema necrofilo contra la vida como en luchas politicas sub-
versivas a favor de la vida). La de Nietzsche y Derrida es una
politica fundada en la vida, pero como es propio del pensa-
miento de derecha, se trata de “una vida, para la muerte”. Asi,

82



en situacion de lucha armada, de “verdaderos hermanos [con-
tra] verdaderos enemigos”, la insurreccion popular, la guerra
revolucionaria no es claramente expuesta por estos autores,
colapsandose entre otras experiencias bélicas del norte global
como “la tragedia mas funesta del fratricidio”. No existe te-
rritorialidad ni historia y se esta lejos de un “momento mate-
rial del bien comun politico” como el planteado por Dussel.

La deconstruccion de la fraternidad expuesta por De-
rrida, rescata el axioma schmitaniano segun el que e/ ser-politico
de lo politico surge como posibilidad con la fignra del enemigo. Donde la
desaparicion del enemigo marcaria el comienzo de la despolitizacion.
Este razonamiento analitico, aun no pudiendo radicalizar la
negatividad del sistema, es observado por Dussel como mo-
mento ontoldgico inicial atil, pero lejano del momento posi-
tivo-constructivo de creacién politica. Por el contrario, en di-
cotomia irreductible amigo/ enemigo, evidencia un marco cate-
gorial que comprende lo politico como voluntad de poder y
el poder como dominacién (tanto en Schmitt, estos autores y
el marco moderno en general).

En la oposicion entre fraternidad y solidaridad -soli-
daridad mas alld de la fraternidad- que propone Dussel, la
“amistad en la fraternidad” corresponde al nucleo cercano, a
totalidades concretas como la familia y la comunidad politica,
pero siempre dentro de un “orden ontolégico”. Por ende, la
ambigiiedad de este concepto radica en la ausencia de exigen-
cias normativas como fundamento ético dentro de estos gru-
pos (que como ilustra Dussel, pueden tratarse de una banda
de ladrones); donde esa cohesioén de grupo queda “afectiva-
mente” enlazada como fraternidad. A su vez los “amigos”,
frente al romanticismo de la amistad perfecta (absolutizacién
de lo abstracto), terminan deviniendo igualmente en “enemi-
gos” (“no hay amigos”). En la misma linea argumentativa, el

83



“ser” de la primera aporia nietzscheana [A], el sabio mori-
bundo (“sabio ontolégico”), no logra mas que la repeticién
de lo alcanzado, pues tiene el pasado de la tradicion helénica
como referente. Se trata de “lo Mismo” de su eterno retorno
en este caso como muerte.

De igual modo, la afirmacioén “enemigos” se mantiene
de lleno en la totalidad ontoldgica del “ser”, donde la guerra
es el origen de todo (Heraclito). El “ser de poder” es deter-
minado por su oposito originario “no-ser”’, como la amistad
frente a la enemistad en la ontologfa clasica moderna segin
se advierte en la segunda aporfa. Pero Dussel identifica giro
inesperado de Derrida en su lectura del “jno hay enemigos!”
de Nietzsche [B], pues mas alla de la légica evidente - (sin)
amigos/ (hay) enemigos-, la negacién de los enemigos resulta
irracional para la ontologfa. Lla ausencia de “enemigos” -con-
traria a Heraclito y Schmitt-, estarfa anulando el concepto de
sabidurfa como “ser”, con ello el ser-para-la-muerte y hasta el
propio concepto de fraternidad que exige cohesion fraterna
ante lo extrafio, el extranjero; el enemigo. Pero esta negacion
del enemigo, anémala en Nietzsche, es reforzada en la de-
construccion derridiana con la incorporacion de un texto se-
mita, lo que para Dussel supone un vuelco completo, una su-
peracion radical de la ontologfa en tanto un “mas alla del ser”.
Se tratarfa de “una negacion de la negatividad del rival pri-
vado”, del “antagonista politico” y de la “hostilidad absoluta”
-a la manera de la “enemistad” 6ntica entre samaritanos y ju-
dios, que como hermanos “antagénicos” de la comunidad is-
raeli, mantuvieron histéricamente un vinculo ético y solidario
mas alla de la fraternidad-.

El texto recuperado por Derrida: “Ustedes han oido
decir: Amaras a tu préjimo y odiaras a tu enemigo. Pero yo
les digo: Ama a tus enemigos”, pone en el centro al/la Otro(a)

84



mediante el “amor” (agdpe) reconstruyendo su funciéon éntica-
ontologica de “enemigo”. Corresponde a un orden ético,
trans-ontolégico, meta-fisico o ético donde “enemistad” ha
dejado de ser ontologia, porque como semita introduce el
tema de la carne, el “préjimo” de la proximidad, el cara-a-
cara; “‘sujetividad-a-sujetividad”, “piel-a-piel”. Para el samari-
tano el “pro6jimo” es la exterioridad critica; el tirado fuera del
camino. Este “cara-a-cara” es abordado por Dussel en lo que
denomina “los dos 6rdenes de la fraternidad y la solidari-
dad22, donde se presenta la “Totalidad” como el orden ontols-
gico de la fraternidad (lo Mismo, la Ley; Igualdad y Libertad. La
palabra), mientras que la “Exterioridad”, como un orden ético-
metafisico de la solidaridad (el Otro, la Vida; Alteridad, liberacion.
La carne). En el orden ontoldgico de la fraternidad (de la totalidad),
la “ley” reprime la posibilidad de lo nuevo y mata. La “ley”
da vida cuando el orden es justo (mas alla de la totalidad on-
toldgica, de la injusticia “de este mundo”). Liberarse de la Ley
es entonces afirmar la Vida o “afirmar una Ley de Vida” -mas
alla del cumplimiento de la Ley formalista-.

En referencia a esta ley fetichizada que mata, el “grito”
de los/las excluidos(as), dota de un sentido muy diferente la
aporia nietzscheana: “{Enemigos [del sistema], no hay enemi-

!’7

gos [para nosotros]!”, porque los enemigos del sistema jso-
mos nosotros mismos!”. Solo quien establece la relacion de
solidaridad -cordialidad con el miserable (wiseri-cordia), es
quien puede trascender la fraternidad de la amistad fijada den-
tro el sistema. Se trasciende al sistema en la “responsabilidad
por el/la Otro(a)” -que es pre-ontoldgica-, asumiendo su ex-
terioridad critica y luchando junto a elles en contra de la domi-

nacion (en enemistad con los amigos sistema). Esta expresion

22 Esquema I11.02.

85



de una solidaridad concreta, empirica es transontologica en
tanto implica su afirmacién material negada por el sistema.
Quienes siguen considerando enemigos a los pobres, al/la
Otro(a), seran, desde este marco racional-mitico semita, de-
clarados culpables en “el dia del juicio final” (postulado cri-
tico-positivo pero también condena que emerge del consenso
critico y la voluntad-de-vida de la comunidad de oprimi-
dos(as)), fundandose el nuevo sistema de derecho.

§ 38. El consenso critico del pueblo como fundamento
de la nueva legitimidad. El principio formal de legitimi-
dad critico positiva?3

El tema es en torno al principio formal de legitimidad;
el principio normativo ético-positivo formal de la politica, en
su momento ¢reativo de construccion. Es el momento de positivi-
dad mesianico liberadora, hacia un nuevo orden o pacto so-
cial basado en el conceso-critico como principio ético democritico in-
dispensable en toda transformacion politica. Desde la inter-
pretacion metaférica semita que plantea la politica de la libe-
racién, se trata del pasaje del éxodo a la tierra prometida: el
“salto” o transicion hacia una nueva legitimidad y orden ético
de derechos, que compromete la transformacion gradual y total
del sistema politico vigente.

Un primer aspecto es en torno a la legitimidad y produccion
de normatividad, en torno al marco tradicional del derecho, el
derecho moderno. La produccién de normas - en gran parte
definidas por el formalismo kantiano-, pone la ley como ul-
tima instancia de la ética, sin sujeto humano y sobre si misma.
De ahi se desprende influencia en Habermas, cuya teoria so-

bre el derecho y el Estado democratico como “racionalidad

2 Autor: José Gandarilla

86



comunicativa”, si bien plantea la legitimidad del consenso en
igualdad de condiciones de los(as) participantes, despliega su
normatividad a partir de la positividad del derecho vigente,
quedando entrampado en la validez formal del discurso que
se fetichiza como esfera. No hay acceso simétrico a las con-
diciones de argumentacion, pues parten de un sistema mate-
rial injusto, asimétrico, que no se reconoce la autonomia de
la comunidad politica. En contraste, para Dussel la “plurali-
dad de voluntades consensuadas” es la tltima instancia de la
soberanifa y origen de creacion de las leyes es la comunidad
politica, donde mientras el concepto de soberania refiere a la
comunidad politica, el de legitimidad, habla del modo de al-
canzar el consenso por parte de la ciudadania.

La Politica de la liberacion se encuentra atravesada por
una normatividad ética radical, cuyo fundamento es la afir-
macion material la vida, donde el sujeto se relaciona con la
ley desde su soberanfa, transformandola en funcién de la re-
produccion de la vida del sujeto humano en comunidad. As{
plantea el autor que alcanzar la legitimidad, serfa “dar el salto”
de una politica anclada en un orden juridico o constitucional
-construida en nombre del pueblo pero fetichizada, vaciada
de su contenido material-, hacia una politica ejercida por el
pueblo mismo. Ahora bien, en el tercer momento de la poli-
tica, en el contexto creativo de una nueva legitimidad, la
nueva fuente creadora de legitimidad es el pueblo en tanto
soberano. La auto-determinacién del poder soberano se
puede constituir sin dependencia de otras comunidades poli-
ticas. No lo ejerce un ciudadano singular sino la comunidad
como intersubjetiva. Su proceso de construccion se experi-
menta como un “tiempo intermedio”, que se bate entre la

agonia del orden establecido y la azin no instauracioén del orden

87



nuevo, sintetizando procesos de mayor “espesor social” y no
menos contradicciones.

Se remite aqui a la condicién de diacrénica de la arqui-
tectonica dusseliana, cuyas constelaciones no son estaticas y
su rendimiento politico esta determinado por las posibilida-
des de destruccion el orden fetichizado y construcciéon de un
orden nuevo. En términos del autor, se trata de la creacion,
maduracién, entropia o sustitucion de las fases del proceso
politico en permanente transformacion, considerandose
desde el paradigma politico de la liberacién que todas las ins-
tituciones y sistemas institucionales, a corto, mediano o largo
plazo deberan ser transformadas. Este pasaje de transforma-
cion se ilustra desde el nucleo teérico semita como el paso
por el desierto hacia la tierra prometida; el tiempo mesianico (el
tiempo del peligro, que rompe el tiempo cotidiano del estado
de derecho moderno).

El colapso de la totalidad politica anterior estda anun-
ciado por el fetichismo de la Ley (cuando la ley se afirma
como fundamento sobre si misma, por sobre la vida). De este
modo, las movilizaciones y acciones de protesta donde el
pueblo ejerce su soberania, son consideradas ilegales bajo el
actual esquema juridico, sin embargo como demandas ante la
ilegalidad de la ley injusta, se tornan coaccion justificable y
legitima. Por ello, cuando la ley pone en riesgo la vida, no es
posible cumplir la ley. De aqui que se debatan dos instancias
de legitimacion: la fuerza abstracta de la Ley (como muerte),
y la fuerza concreta de la lucha y defensa de la vida. Bajo la
interpretaciéon semita, es la justificacion por la Ley versus la
justificacion por la Fe; donde la ultima emana desde otra
fuente: el pueblo, que se autoafirma como agente de transfor-
macion historica.

88



En consecuencia, frente a la necesidad de transformacion
de un Estado de Rebelién en un (nuevo) Estado de Derecho, se
pone en referencia la afirmacién y reproduccion material de la
vida con las reivindicaciones desplegadas como nueva legitimidad
del derecho. Se nos sitha en la alegoria del éxodo, en cuanto al pasaje
por el desierto hacia la Tierra prometida, donde para Dussel el “{Tengo
hambre!” del necesitado, sintetiza toda la critica al sistema. Ia ne-
cesidad del otro(a) sera asf el contenido material de la protesta po-
litica, en tanto “servicio” en favor de los(as) oprimidos(as), victi-
mas del presente y del pasado -como en los procesos de descolo-
nizacién-. Una vez que esa lucha es reconocida por haberse do-
tado socialmente de legitimidad, podra verse instituida en el
nuevo codigo de ley. La nueva legitimidad del pueblo, fruto de
este proceso de cambio o revolucion, funda su voluntad constitu-
yente ez la nueva constitneion. 1o que fue la legitimidad de un Estado
de Rebelién se transforma entonces en el Estado de Derecho
(Dussel, 2016). El pueblo en estado de hiperpotencia (estado de
Rebelion) transita asi el pasaje -desértico- hacia una nueva potes-
tas (estado de Derecho); la tierra prometida, momento creativo-
constructivo de la transformacion politica.

Para la Politica de la liberacion, la reforma adquiere su
sentido politico solo en funcién de una transformacion radi-
cal del sistema. Dicha transformacién puede estar compuesta
de muchas reformas (cambios parciales o radicales), en el
largo proceso transformador. Estas tensiones historicas se
presentan en el paragrafo en la relacion entre “reforma o Revo-
lucion” y “transformaciones parciales, graduales o transformaciones ra-
dicales, integrales”. El problema de las reformas surge cuando
los cambios propuestos se mantienen dentro de la totalidad
del sistema (de ahi su caracter conservador). Desde esta pers-
pectiva, la oposicién entre reforma y revolucién sostenida
por el socialismo historico, es planteada por Dussel mas bien

89



como una oposicion entre reforma y transformacion. Del
mismo modo, Zoda transformacion ya es revolucionaria en tanto al-
teracion radical del sistema politico de dominacion. La revolu-
cion entonces, pudiendo expresarse como evento puntual
(hito revolucionario), impulsa el quiebre necesario del orden
vigente (desde la interpretacion semita de la liberacion:
Egipto), hacia la construccion politica de un orden nuevo; la
tierra prometida.

Tanto el liberalismo como el socialismo histético, han
fetichizado el concepto de revolucion, reduciendo su fuerza
de transformacion historica a ciertos hitos revolucionarios
que bajo el marco moderno-colonial han encubierto otras re-
voluciones como la haitiana. Por dltimo, ante un conjunto
diverso y complejo de practicas de resistencia, se plantea el
reto del consenso critico para articular una comunidad poli-
tica amplia, con vocaciéon de mayorias (frente, bloque, par-
tido-movimiento, etc.). El consenso critico del nuevo actor
colectivo (el pueblo), es planteado asi desde la politica de la
liberacién como un proyecto analdgico: asumiendo los mo-
mentos de semejanza y distincion particulares de cada comuni-
dad o movimiento politico, donde todos(as) incluyen sus
reivindicaciones hasta configurar un “hegemon analégico”;
voluntad comun de poder que involucra las demandas éticas
de todo el pueblo. La instauracién de este nuevo orden de-
mocratico, implicara superar ciertas visiones universalistas
(de una identidad unica, universal), o particularistas (basadas
solo en las diferencias o reivindicaciones especificas).

Por ultimo, planteandose el problema de la transfor-
macion de las instituciones como central en la construccién
de una nueva potestas representativa del pueblo, la funcién
de los postulados resulta indispensable para pensar el principio
formal critico-positivo de la politica, en tanta posibilidad de

90



orientar la transformacion del sistema politico y legitimar la nueva
legalidad. El postulado politico siendo una proposicion pen-
sable l6gicamente, de manera practica es imposible de reali-
zarse perfectamente. Por eso debe siempre acompafiarse por
del principio ético- normativo de factibilidad que asegure su
realizacion practica (aunque no perfecta), concreta, real. De
este modo, el postulado de la “la paz perpetua” en este con-
texto de la legitimidad critico-positiva, plantea como c¢riterio de
orientacion el desafio “del consenso” ante el conflicto, no por
el uso de la violencia, sino a partir de la participacion hori-
zontal y simétrica de toda la comunidad de comunicacion. Se
trata de una ragonabilidad ante la violncia, que va necesaria-
mente de la mano de garantizar las necesidades materiales y
formales de la comunidad de vida.

El principio formal de legitimidad critico positivo
como responsabilidad por la alteridad, trasciende entonces la
pretendida igualdad juridica o igualdad liberal. Otorga un “re-
conocimiento” del otro(a) excluido(a) como una exigencia
ética, que obliga no a su “inclusion” como igual, sino como
distinto(a). El principio formal de legitimidad critico-positivo, se plan-
tea como un horizonte utdpico realizable, #na transformacion
colectiva y radical. La alegorfa semita del “unirse y caminar” de
M. Walzer y el “caminando preguntamos” del neo-zapatismo,
postulados utépicos se plantean como condicién de posibili-
dad para este momento critico-constructivo, para una ética
del consenso en este horizonte de transformacion.

Conclusiones

La vida real es el fundamento material o principio ético
desde donde cobran sentido las mediaciones para la afirmacion
de la vida comunitaria; como hecho original originante de todo

91



sistema posible, es el criterio de verdad para toda accion politica.
La voluntad-de-poder se ha impuesto sobre la voluntad-de-vida
de las/los débiles, negandole las mediaciones materiales y de le-
gitimacion politica, que determinan su aumento y reproduccion.
El principio critico material, cuyo momento en la politica tiene
su punto de inicio en el/la Otro(a) suftiente, tiene por objetivo
asegurar la afirmacion de la vida las/los optrimidos(as) por el sis-
tema injusto. La pretension de justicia se revele como fundamento
ético primero; “momento material del bien comun politico”
(Dussel, 2019: 409). De ello que el principio critico material sea
desde las perspectivas abordadas por los autores en este tercer
tomo de la Politica, el que asegure el cumplimiento material de
la vida, a través de las instrucciones politicas, el consenso-ctitico
de la comunidad-de-comunicaciéon politica, la autodetermina-
cién comunitaria, el poder delegado como mandar obedeciendo
de acuerdo a la voluntad-de-poder del pueblo (sujeto de la trans-
formacion histérica).

Una politica que fetichiza la vida, ya sea por la totalizacion
del momento conservador vigente (fase 1) o el momento anar-
quico-destructivo (fase 2), es una politica necrofila, porque im-
pide su crecimiento pleno. Este fenémeno de fetichizacion
pudo apreciarse en estos paragrafos abordados, tanto en refe-
rencia al orden ontoldgico de la razén univoca moderna (el fi-
sicismo de la ciencia moderna, un vitalismo al modo de Nietzs-
che, asf como el materialismo ingenuo de la izquierda ortodoxa),
como a la razén equivoca posmoderna que a partir de su in-
fluencias posestructuralista, agonismos politicos y teotfas pos-
fundacionalistas, detentan una ctitica éntica -subsidiaria de la to-
talidad ontologica de dominacién-, que impide la concrecion
material de la vida en cuanto a justa y plena. En vista de la ne-
cesatia subsuncion del momento anarquico de la politica (estado
de rebelién) para la construccién de un “nuevo estado de

92



derecho”, deberan sobreponerse principios liberales comunes
en la esfera del derecho, a la vez que posiciones romanticas de
las izquierdas radicales, que asociadas a un espontaneismo de la
mediacién directa, anulan la posibilidad de una democracia re-
presentativa -para la politica III, democracia legitima y factible
por participacion y representacion (494)-. Sin embargo, la di-
mensién dialéctica/diacronica de La Politica, requiere de una ne-
gatividad (ctitico-positiva) para evitar la fetichizacion de la nueva
totalidad en creacion. Ia discriminacion critica de estos momen-
tos, requerira de una articulacion entre tactica y estrategia para la
efectividad de la accién politica (aspecto del realismo critico y el
principio de factibilidad abordado en la obra [§39]).

Siendo el postulado critico-politico (ctiterios de orienta-
cién, ideas regulativas), enunciados abstractos a completarse con
la praxis historica y la experiencia empirica de la accion politica,
permiten dotar de sentido horizontes y marcos de referencia
para la imaginacion creativa que requiere el tercer momento de
la Politica. Frente a los paradigmas tradicionales de la biopolitica
y el biopoder, propuestas como nuevas formas de instituciona-
lizacién del poder frente al rol del estado y una “biopolitica en
estricto sentido” [§37], (pudiendo agregarse una politica biofila
o biofilia, conceptos recuperados por Omar Garcfa en este vo-
lumen [§39]), permiten plantearse como postulados criticos po-
sitivos de la esfera material para un nuevo orden politico. Mas
alla del sistema necrofilo y su necropolitica, desde el horizonte
de la liberacion se proyectan postulados como la “vida perpe-
tua” (Dussel, 2006), “el crecimiento cero”, la sociedad sin clases
o “reino de la libertad” de Marx, (Dussel 2019:185), “la comu-
nidad de trabajo” como utopia de la institucion productiva y la
“economia trascendental” (Dussel, 78-80: 2020), entre otros.

La esfera material también atravesada por horizontes
de comprension biocéntricos y comunitarios, donde la

93



“forma comunidad” y el “buen vivir”, en torno a las grandes
cosmovisiones de la memoria indigena, andino-amazonica,
afrocaribefa -con sus componentes ancestrales, miticos y es-
pirituales- se revelan como razén material sustantiva de la ex-
periencia latinoamericana (Bautista, 2014). En cuanto al prin-
cipio formal de legitimidad critico-positivo, postulados como
“la paz perpetua”, “la felicidad colectiva (185), “la solidari-
dad” y el “mandar obedeciendo” zapatista resultan funda-
mentales para asegurar el ejercicio delegado del poder, para la
creacion de nuevos consensos éticos y una nueva legitimidad
basada en el poder del pueblo como soberano. Tanto por la
complejidad de todo proceso politico, tanto por a) las deter-
minaciones que revisten sus procesos en el paso de lo abs-
tracto-simple a lo concreto-complejo (el nivel ontico de las
mediaciones histéricas, concretas del mundo de la vida)
(2019:228), como porque que b) ningin proceso politico es
perfecto sino siempre perfectible (por ende siempre suscep-
tible de ser fetichizado), sobrevienen nuevos desafios para
“construir” (critica constructiva) creativa y positivamente un
nuevo pacto ético. Un pasaje transontolégico hacia la “tierra
prometida”, que permita transitar entre el ser-para- la- muerte
de la totalidad vigente hacia una comunidad-de-vida como el
propone la Politica.

Ante el actual escenario politico latinoamericano y nue-
vos desafios geopoliticos y civilizatorios, cabra poner en consi-
deracién y en contexto -de acuerdo a la particularidad de cada
proceso histérico-politico- determinados temas de la esfera ma-
terial y del derecho, que por la complejidad de los procesos de
transformacion politica - su “posibilidad” utdpica en la “reali-
dad” empirica -, no estan exentos de contradicciones y tensiones
internas. Temas que hacia un nuevo orden material y legitimidad

politica, se ven en muchos casos sometidos a una factibilidad

94



que exige realismo critico. Entre ellos podrfan destacarse la go-
bernabilidad y crisis de legitimidad de las democracias represen-
tativas e izquierdas progresistas, la funcion de los movimientos
populares, organizaciones tertitoriales y partidos/movimientos
ante la fragmentacion de la izquierda, el posicionamiento de go-
biernos progresistas respecto al modelo neoliberal, la configura-
ci6én de politicas continentales frente al nuevo escenario multi-
polar, la nueva geopolitica de la democracia frente a un nuevo
orden de detrecho, las democracias sustantivas en un contexto
posneoliberal, la prevalencia de la opresion patriarcal y el ra-
cismo estructural en los proyectos de izquierda, las agendas de
izquierda en la segunda emancipacion, la actual embestida impe-
rialista como analisis obligatorio del debate descolonial, entre

otras encrucijadas.

Bibliografia

Bautista, Juan José (2014) ;Qué significa pensar desde América 1a-
tina? Madrid: Akal.

Dussel, Enrique (2020). Siete ensayos de Filosoffa de la Libe-
racién. Hacia una fundamentacion del giro decolonial, Trotta,
Espana.

. (ed.), (2019). Politica de la Liberacién. Critica Crea-
dora. Volumen III, (inédito, para uso exclusivo e interno del
semillero organizado por AFyl.-México), México.

. (2014a). 16 tesis de economia politica. Una interpreta-
cion filosofica. México: Siglo XXI editores.

. (2014b). 14 tesis de ética. El fundamento esencial del
pensamiento critico. Madrid: Trotta.

95



- (2006). 20 tesis de politica. México: Siglo XXI Editores.
. (1980). Etica comunitaria. Madrid: Paulinas.

Hinkelammert, Franz (2017). “La critica de la religion neoli-
beral del mercado y los derechos humanos” en: Antologia
esencial. La vida o El capital. El grito del sujeto vivo y corporal frente
a la ley del mercado. Buenos Aires: CLACSO/ALAS.

96



El realismo critico como imperativo democratico.
Pueblo, participacion y representacion

José Romero 1osacco

Those blessed, cursed humans

You may call them authors, true leaders

Kings with no crown or simple human beings

They lived and died here they are always among us

Those unsung prophets and dead messiahs
Orphand Land

Una introduccion necesaria

La escritura de este texto se hace en medio de los ecos
mediaticos producidos por el conflicto entre la Organizacion
del Tratado del Atlantico Norte (Estados Unidos) y la Fede-
racién Rusa en territorio ucraniano. Estas circunstancias han
modificado el mapa que originalmente fue dibujado como
hoja de ruta para la presentacioén de los textos “El Realismo
Critico ante la inevitable fabilidad politica. El Principio estra-
tégico critico” de Omar Garcia Corona, y “La transicion: el
pueblo como origen del ejercicio de la nueva potestas. Repre-
sentacion y participacion”. Considero que hacer explicito el
momento en el cual se escribe es fundamental, ya que éste
habla acerca la temporalidad constituyente del propio lugar
de enunciacion.

Desde Europa vemos con preocupacion que algunas
izquierdas se posicionan, sin dudarlo, entre las voces que es-
timulan y legitiman el hecho de enviar armas a Ucrania, pero
silencian la responsabilidad que tiene la OTAN en el con-
flicto, todo ello mientras quienes antes negaban el paso a mi-
llones de personas desplazadas, como resultado de la

97



intervenciéon Occidental en la mal llamada primavera arabe,
hoy abren las puertas solo a poblaciéon con ciudadania ucra-
niana, argumentando el dolor que produce observar a perso-
nas blancas huyendo de los bombardeos.

Vemos con toda crudeza que las palabras de A. Césaire
en su Discurso sobre el Colonialismo tiene total vigencia, Europa al
ponerse de perfil frente a los desastres que promueve en el Sur
Global solo alimenta su monstruo interno. Nos preocupa, aun-
que no nos extrafia, porque para los que somos de Venezuela ya
hemos visto con qué intereses terminan alineandose aquellos a
los que Ramoén Grosfoguel ha llamado decoloniales coloniales.

Estas palabras me son necesarias en la medida en que
resulta ajeno a mis intenciones abordar la cuestion del realismo
eritico alejado de la realidad que hoy nos interpela, como in-
tentaré mostrar en las lineas que siguen, sobre todo porque
éste se trata de un imperativo democratico en tanto gufa para
un hacer politico critico.

Del Realismo ingenuo al realismo critico

Omar Garcia Corona comienza por ubicarnos en el lugar
desde donde parte, su locus de enunciacion, asi afirma posicio-
narse desde la accion estratégica como horizonte y actualidad
practica. Se trata de una accién con otientacion ctitica, es decir,
con la intencién de crear instituciones empiricamente sustenta-
bles. Esto implica un movimiento mas all del realismo ingenuo
propio de la filosofia politica liberal, y de la estrechez academi-
cista. Asi, nos propone ubicar por un lado el realismo critico del
“locus latinoamericano” y por otro el pragmatismo sin princi-
pios de la politica liberal. Se entiende, por tanto, que el realismo
critico como practica transformadora, en su despliegue, atiende

98



a los principios material, formal y de factibilidad propios de una
politica de la liberacion.

El realismo critico se presenta como contrario al #zo-
pismo ideoldgico, este Gltimo siendo la promesa de realizacion
empirica absoluta del reino de la libertad, porque, aunque
“Ninguna revolucién histérica condujo hacia ese destino
atemporal y terreno”; el realismo critico nos libra de abando-
nar la accién politica tanto tactica como estratégica. El autor
nos advierte asi que todo futuro esta atravesado por un factor
entrépico que deriva en la merma de eficacia por parte de las
instituciones. De esta manera, se posiciona contrariamente a
la desmovilizacién que producen las posiciones posmoder-
nas, mismas que han sido fundamentales para la domestica-
cion del conflicto politico durante la revolucion cultural neoliberal.
Para ello se postula ¢/ principio esperanza, para mantener una
actitud liberadora para la accion.

La conjuncion entre principio esperanza y realismo critico,
nos habilita para comprender y tomar posicion frente a situa-
ciones reales, es decir, complejas. Ambos resultan cruciales a la
hora de valorar, por ejemplo, el devenir de los llamados gobier-
nos progresistas en Nuestramérica, asi como las derivas de las
izquierdas que han terminado alineadas con el relato del De-
partamento de Estado, esas que hace un par de afios llegaron
a calificar el golpe de Estado a Evo Morales como una hipote-
sis, y que solo se posicionan en los momentos de mayor ten-
si6n y amenaza por parte de las fuerzas de la reaccion, lo hacen
“alertando” de la necesidad de la autocritica culpabilizando a la
victima de ser la causa de la agresién hacfa sf misma.

En especial, el realismo critico pone de manifiesto lo
que Armando F. Steinko, en medio de la situaciéon que abre
la escalada del conflicto entre EEUU (OTAN) y Rusia, llama

99



una vuelta de la izquierda a confrontarse con sus propios fan-
tasmas. Debatiéndose entre subordinar

“[...] 1a realidad a una serie de postulados morales
tales como el legitimo derecho a vivir en paz, a la
vida o el respeto a la integridad territorial... (o) in-
tenta[r] partir de la realidad y de los hechos histori-
cos para hacer avanzar la realizaciéon de dichos pos-
tulados sobre bases empiricamente fundadas o
“reales”. El primero se conforma con valorar y
contemplar la realidad, el segundo la valora, como
no puede ser de otra forma, para ademas intentar
construir un mundo mejor”.>*

Atravesamos un momento en el que estos fantasmas
se manifiestan con claridad, en especial cuando observamos
cémo, no solo las derechas europeas, sino también las iz-
quierdas mas a la izquierda aprueban el envio de armas a
Ucrania, la sanciones a Rusia, incluso apoyando el bloqueo de
los medios de comunicacion que presentan versiones alterna-
tivas al relato occidental, dejando en evidencia la importancia
tanto del realismo critico, como del principio estratégico cri-
tico. Este principio estratégico critico resulta imprescindible,
por orientativo, cuando se intenta comprender las diferencias
entre revoluciones destructivas e instantaneas y los procesos
de revolucion constructiva de duracion mas prolongada, pero
también para poder discernir cuando nos encontramos frente
a conflictos que son el desarrollo de las intenciones de fuerzas
globales que ven mermada, cada vez mas, su hegemonta.

2+ Crisis en Ucrania y fantasmas en la izquierda, Politica 9 marzo, 2022.
El Viejo Topo. https:/ /www.clviejotopo.com/ topoexpress/ ctisis-en-
ucrania-y-fantasmas-en-la-iz-
quierda/?fbclid=IwAROMIHIPHsAS1faa-
reEH4faHG4H_TmGipo71qq8Y94wVuQbLgci7WaUKzEE

100



La relacion de lo estratégico con la guerra, el Strategd,
tanto en su acepciéon como “general de un batalléon militar
terrestre, asf como “arte de dirigir operaciones militares”, nos
recuerda que los objetivos de la guerra no estan en la guerra
misma, sino que se encuentran dentro del campo politico.
Para una politica de la liberacién, toda politica tiene por ho-
rizonte el aumento de la vida, por tanto, las guerras de libera-
cion, las insurrecciones armadas populares no son ajenas a
sus planteamientos, como tampoco pueden setlo los conflic-
tos surgidos del necesario y constitutivo caracter expansivo
de Occidente y su proyecto civilizatorio moderno-colonial.

En este punto, debemos detenernos en la cuestion de
la guerra, antes de proseguir nuestro camino hacia la temati-
zacién de las revoluciones constructivas y los recursos estra-
tégicos de una politica de liberacion. Porque cuando se
afirma, como hace Clausewitz, que la guerra es la continua-
ci6n de la politica, se pasa por alto que es la guerra colonial la
que constituye el fundamento de la modernidad, y por tanto
es en ella en la que se realiza la fetichizacion de la potestas.

Habria que agregar, para ir mas alld que lo propuesto por
Omar Garcia Corona, que el perfil conquistatario de las monar-
quias europeas se funda mucho antes del proceso de invasion y
conquista de Abya-Yala, en primer lugar, porque como ha mos-
trado Javier Garcia Fernandez?5, en el caso de la monarquia his-
panica su origen esta en la mal llamada reconquista, y en segundo
lugar porque el fundamento conquistatario de esa violencia es
propio del “periodo” que solemos definir con el apelativo de
feudalismo, o modo de produccién feudal.

25 Garcfa Fernandez, Javier (2019) Desolconizar Europa, Ensayos para
pensar histéricamente desde el sur. Brumaria, Madrid.

101



La cuestion feudal es una gran limitacién a la hora de
comprender la violencia fundante de la modernidad, porque
para su definicién se suele recurrir al mito por el cual se en-
tiende que la modernidad, y por tanto el capitalismo emergen
de una ruptura sin soluciéon de continuidad con el antiguo rég-
men, dejando de lado que son justamente las guerras durante
el llamado feudalismo las que entronizan a sefiores de la gue-
rra devenidos en aristocracia latifundista, quienes mediante
guetras de conquista y apropiacién/desposesion se hacen con
territorios tenidos por comunes. Se trata de sujetos que en-
contraran en la guerra su forma de acumulacién y de realiza-
cién en tanto clase.

Por tanto, el caracter fetichista de la politica moderna
deriva del fetichismo de la guerra propio del llamado feuda-
lismo, es asi como podemos llegar a comprender que este tipo
de guerra ha sido condicion para la puesta en marcha de una
economia intensiva en capital y no en trabajo, la cual con-
trasta, como muestran R.B Wong y Rosenthal?¢ con una eco-
nomfia intensiva en trabajo en el caso de la milenaria China.

Dicho lo anterior, entendemos, tal y como la describe
Nelson Maldonado Torres?’, que una politica que tiene a la
guerra como fundamento, es una politica sin marco ético,
mientras que una politica de la liberacién entiende que toda
practica politica critica debe distinguir, como indica Garcia
Corona, que “el bien es mantener la vida, propiciarla y desa-
rrollarla. El mal es destruir la vida, inhibir, negarla”. Por ello,
el realismo critico nos permite tematizar la guerra ya no desde

26 Rosenthal, Laurent y R. Bin Wong (2011): Before and Beyond Divergence:
The Politics of Economic Chance in China and Eurgpa. Harvard College, Es-
tados Unidos

27 Maldonado-Torres, Nelson (2008): Against war: views from the un-
derside of modernity. Duke University Press.

102



la abstraccion de la paz del orden vigente, una paz que es la
paz del ser, porque solo el sufrimiento del ser conmueve al
ego moderno/colonial.

El realismo critico y la dialéctica complementaria
Representacion/Participacion.

En el mundo moderno existe una suerte de totalita-
rismo democratico que, como nos muestra E. Dussel, reduce
la democracia a su forma representativa liberal. En este sen-
tido, se deduce que a ésta solo puede hacer oposiciéon una
unica posicion cuasi-anarquista, se trata de una posicion que
puede afirmarse por la ausencia de una formulaciéon positiva
del poder, es por ello que el liderazgo politico es tenido en ex-
clusiva como una dictadura populista. Se trata de férmulas a tra-
vés de las que se deriva en la inmovilizacion de las voluntades
politicas, si el poder es solo dominacion, y el ejercicio del li-
derazgo solo puede ser dictadura y populismo se imposibilita
toda transformacion. A partir de este diagnostico se hace evi-
dente coémo se configuran el antagonismo entre representa-
cién y participacion, y como su deriva estratégica se debate
entre fortalecimiento del Estado, frente a la disolucion insti-
tucional del mismo.

Contrario a las antinomias que emergen de este totalita-
rismo democratico, E. Dussel transforma los antagonismos en
complementariedad. Este giro inicia planteando que /z representa-
cion se institucionaliza como delegacion y la participacion se ejerce en acto y
puede institucionalizarse. A partir de este enunciado se deriva pri-
mero la existencia de una potestas participativa, mientras la fun-
cién representativa es el gobierno., siendo este ultimo la realiza-
cién de los contenidos, es decit, el momento matetial.

La participacion, por su parte, opera de manera propo-
sitiva y fiscalizadora. En tanto propositiva, se trata del

103



ejercicio que hace visible las necesidades y demandas, mien-
tras en su rol fiscalizador la participacion vigila, castiga y pre-
mia, hacer en el que aparece el momento formal de legitima-
cion. En esta formulacién los partidos, aunque mediaciones
institucionales de representacion, la participacion es anterior
a estos, mientras la participacion critica institucionalizada, los
movimientos sociales, no requieren de los partidos, no los
niegan. Asf, los movimientos sociales, en tanto wediaciones para
la critica, interpelan la transformacion vy fiscalizan a las institu-
ciones de representacion.

Esta desarticulacion de la antinomia representacion/pat-
ticipacion, que de forma afirmativa reconstituye la relacion entre
los términos en un sentido afirmativo, permite comprender que
dicha contradiccion es la forma histérica en la que la moderni-
dad despliega la democracia representativa, como orden desde
donde gestiona la burguesia frente a la nobleza. Se trata de, partiendo
desde un realismo critico, comprender que antes de una contra-
diccién, estamos delante de una codeterminacion, son momen-
tos mutuamente necesarios, de lo contrario nos encontramos
dos unicas alternativas, por una parte /a democracia unilateral liberal,
ejercida como indica E. Dussel como fetichismo monopolitico de los
partidos, y por otra la democracia participativa como idea, atin sin
institucionalizacién  efectiva, opcién monopolizada por anar-
quismos extremos cuya imposibilidad factica ha sido suficiente-
mente probada.

A partir de este realismo critico se entiende que la po-
tentia es tanto fuerza como posibilidad, en este sentido, es ac-
tualidad futura y potencia de acto posible, siendo la participacion
actualizacion de la potentia como potencia. Entendida asi, la partici-
pacion atraviesa las tres instancias del ejercicio de la potestas,
COMO participacion que demanda, representacion gue gobierna (el mo-
mento representativo) y como participacion gue controla.

104



No resulta evidente que, en el desarrollo categorial de
la potestas como totalidad institucional del sistema politico, la corre-
lacion de estas tres instancias con lo que E. Dussel llama las
tres constelaciones diacronicas de la politica. Para E. Dussel la poli-
tica se realiza a partir de tres momentos, (1) el orden o totali-
dad vigente (positividad), (2) ruptura mesianica (negatividad),
(3) construccion del nuevo orden. Esto lo afirmamos, en la
medida que consideramos la participacion, en tanto que de-
manda es una interpelacion a la totalidad vigente, lo que no
se traduce en ruptura mesianica mientras la representacion
que gobierna responda positivamente a dichas demandas.

Sin embargo, la fetichizacion de la potestas se traduce en
una fractura de la relaciéon entre participacion como mwomento
esencial de la legitimidad y el momento representativo, a partir de allf
lo que se desarrolla es la no participacion en tanto pérdida del
poder politico, lo que se deriva en la necesaria actualizacion
de la potentia en la ruptura con el orden vigente y su realizacién
como ruptura mesianica, para luego realizarse como potestas
a través de la construccién de un nuevo orden.

Todo esto requiere de un realismo critico, a partir del cual
podamos ir caminando a través de las complejidades de lo
concreto, aprender a identificar cuando estamos ante un mo-
mento mesianico, o por el contrario nos encontramos frente
a “rebeliones” interesadamente promovidas por las fuerzas
facticas del orden vigente. Este realismo nos permite com-
prender de manera critica el devenir de las luchas, asf como
los procesos de transformacion de Estado, asumiendo como
falsa la dicotomia entre participacion y representacion, pero
también nos supone el reto de interpelar un orden que, en
tanto totalidad, hoy abarca el planeta entero.

La interpelacion de este orden planetario vigente de

una potestas global, lo que requiere, tal y como lo ha

105



planteado E. Dussel en muchos de sus trabajos la llegada de
una nueva era transmoderna en la que la humanidad toma
conciencia de si misma y de su rol fundamental como ser vi-
viente metasemiotico, es decir, hacer presente el caracter se-
mioético?® del Homo sapzens. 1legando a comprender que la
simultaneidad de guerras existentes hoy en el mundo, el ca-
racter invisible de aquellas que ocurren mas alla de la linea del
ser, son parte constitutiva de dicho orden.

Por tanto, el realismo critico resulta en una guia funda-
mental para comprender que un mas alla de la colonialidad de
la paz?? es en un mas alla de la guerra colonial, pero también
nos orienta en el marco de las guerras concretas que se dispu-
tan y se disputaran en la medida en la que el orden moderno
llega a su final.

28 Petrillli, Susan (2013): The self as a Sign, the World, and the Other.
Transaction Publishers, New Jersey.

2 Maldonado-Torres, N. “Notes on the Coloniality of Peace”
https://fondation-Frantzfanon.com/notes-on-the-coloniality-of-

peace/

106



Dimensiones creativas de la Politica de la
Liberacion: la transformacion material
ecologica-econémica y la transformacion del
sistema del derecho

Esteban Gabriel Sanchez

La ley mata ;Quién mata a la 1ey?
José Marti

En esta ocasion, nos proponemos comentar y analizar los
aspectos mas destacados de los siguientes apartados: § 41 Trans-
formacion material ecolégica y econdmica, § 42. El sistema del
derecho y la nueva legalidad y el excurso IV Transformacion del
nuevo Sistema del Derecho. Los mencionados apartados for-
man parte del capitulo 6 gobernabilidad falible en la creacion
institucional del tercer volumen de la Politica de la Liberacion.

La Filosofia de la Liberacion se encuentra ante el desa-
tio de construir diversas mediaciones sociales a fin de trans-
cender el horizonte civilizatorio moderno/colonial. El dic-
tum martiano nos permite poner en cuestion no solo el orden
legal vigente sino también el imperio inexorable de la valori-
zacion del valor. En ese sentido, nos enfrentamos a una ctisis
civilizatoria sin precedentes en la historia de la humanidad,
que pone en peligro la continuidad de la vida en la Tierra.
Segin Dussel el contenido material de toda politica es la vida
humana concreta de una comunidad. En el marco del para-
digma moderno, la naturaleza queda reducida a la racionali-
dad medio-fin puesto que es considerada como mero recurso
pasible de explotacion en funcién de la acumulacion de capi-
tal. A continuacion, exponemos la transformacion material

ecoldgica y econémica de la Politica de la Liberacion.

107



Aportes a una racionalidad reproductiva: religar la eco-
logia y economia

La Filosoffa de la Liberaciéon postula que la Naturaleza
“es el fundamento de la vida humana” (Alvarez Lozano,
2022, p. 551), dicho postulado retoma los saberes de las cul-
turas ancestrales de Nuestra América, desde un critetio de la
racionalidad reproductiva de la vida. La dimensién material
de la Politica de la Liberacion consiste en la afirmacion de la
vida humana entendida como “Voluntad de Vivir, como po-
der que pone las mediaciones para cumplir con el principio
de justicia (...), de paz (...) para la permanencia y el aumento
de la vida de la comunidad politica” (Dussel, 2013, p. 59).
Ahora bien, la dimensién creativa de la Politica de 1a Libera-
ci6n debe conducir a la superacion del capitalismo, del socia-
lismo realmente existente como modelos productivistas pro-
pios de la Modernidad.

Para ello, como sefiala Alvarez Lozano, resulta necesa-
rio emprender un “giro copernicano” en la caracterizaciéon
moderna de la naturaleza como reservorio de recursos para
su explotacion y posterior acumulacién. En este sentido, la
dindmica incesante de acumulacion propia de la modernidad
se manifiesta como un sistema crematistico, en el cual el ca-
pitalismo contemporaneo se trata de una crematistica comer-
cial que genera en su despliegue un incremento constaste de
la pobreza y, al mismo tiempo, destruye las condiciones de
produccion y reproduccion de la naturaleza.

Por eso, la Filosofia de la Liberacion concibe a la Na-
turaleza como Pachamama o Gaia dado que el fundamento
(Grund) de la vida humana se deriva de ella. Siguiendo a Hin-
kenlammert, dicho fundamento se construye como juicio de
vida-muerte puesto que nos permite discernir los criterios de

108



produccion y reproduccion de la vida humana en comunidad
(Ramaglia & Sanchez, 2022). De este modo, se recupera a la
ecologia desde una dimension vivificante, puesto que la Na-
turaleza es condicion condicionante de la vida en sus multi-
ples manifestaciones. Para el colega Alvarez Lozano se deben
construir y reconstruir mediaciones institucionales que con-
ciban de dicho modo a la voluntad de vida; instituir una nueva
Organizacion de Naciones Unidas que legislen el derecho y
la politica internacional a partir de la concepcion de Gaia o
Pachamama. En suma, ante el desafio impuesto por la crisis
ambiental también se tiene que transformar, superar la insti-
tucionalidad estatal moderna, para dar paso hacia una nueva
forma del Estado de futuro (transmoderno).

En esta perspectiva acerca de la Naturaleza como su-
jeto de derecho, podemos reconocer los avances logrados en
América Latina en los ultimos afios. Desde 2008 la carta
magna del Ecuador se fundamenta en la concepcion del Buen
Vivir (Sumak Kawsay), como también la constitucién de Bo-
livia se basa en el Suma Qamafia de las poblaciones andinas.
Ambas cosmovisiones resultan analégicas con respecto a la
afirmacion de la vida ya que niegan la 16gica de acumulacion
de capital. Sin embargo, tanto la capitulaciéon de Lenin Mo-
reno en Ecuador en el 2017, y luego con el golpe de Estado
en Bolivia en 2019 al gobierno de Evo Morales y Alvaro Gar-
cfa Linera, ambos momentos politicos supusieron un retro-
ceso en esta directriz politica para los procesos emancipato-
rios en América Latina.

Cabe destacarse que las concepciones de los pueblos ofi-
ginarios tienen un criterio que trata de “crear un mundo en el
cual todos caben, inclusive la naturaleza” (Hinkelammert, 2021,
p. 143). La transformacién de un nuevo Estado (transmoderno)

tiene que generar las condiciones institucionales de un wnsumo

109



mesurado en armonia con el metabolismo viviente. Por ello, se
encuentran estrechamente imbricados los principios ecolgicos
con los econémicos de la Politica de la Liberacion en sus dimen-
siones normativas: “debemos en todo actuar de tal manera que
la vida en el planeta Tierra puede ser una vida perpetna!” (...) “ide-
bemos imaginar nuevas instituciones y sistemas econoémicos que
permitan la reproduccion y crecimiento de la vida humana y no
el capital!” (Dussel, 2012, p. 130).

Como indica Alvarez Lozano el giro copernicano30 im-
plica recuperar la rafz vital de la ecologfa y economia “orien-
tada a la reproduccién de la vida humana en comunidad” (Al-
varez Lozano, 2019, p. 324). En definitiva, se trata de direc-
cionar las mediaciones sociales del mercado, el estado en fun-
cién de la conservacion, reproduccion y aumento de la vida.
En la actualidad, los Estados neoliberales reducen a la econo-
mia a la voracidad del totalitarismo de mercado. En contra-
partida, la Politica de la Liberacién se propone religar la eco-
nomia y la ecologfa en funcién de la reproduccion de la vida,
en este aspecto, es menester transcender las formas capitalis-
tas del Estado desarrollista y el Estado de Bienestar. Resulta
necesario abandonar la crematistica capitalista y emprender la
religacion de la economia con las necesidades humanas. Se-
gun el economista mexicano podemos identificar dos

30 Como explica el colega mexicano “este giro significa pasar de un
sistema crematistico que no asume ni los limites ambientales ni humanos
(de ahi el calentamiento global y la pobreza, entre otras crisis) porque
esta orientado a la acumulacion de capital, a un sistema econémico que
respete los limites ambientales y humanos (como veremos adelante) en
tanto que tiene como fin dltimo la reproduccién de la vida humana -
desde luego, siendo dichos sistemas la institucionalizacién del llamado
campo econémico, el giro sistémico significa un giro del prgpio campo

econémico en cuanto ‘totalidad particular de sentido’ ” (Alvarez Lo-

zano, 2019, p. 582).

110



expresiones politicas empiricas de la transformacion: el cogpe-
rativismo y el ingreso universal bdsico. Asimismo, el autor indica
que el proyecto teodrico, de Franz Hinkenlammert y Henry
Mora, acerca de la zntervencion sistemitica de los mercados repre-
senta un aporte significativo en la transformacién institucio-
nal ecolégica, dado que expresa una racionalidad reproduc-
tiva del sujeto humano y, al mismo tiempo, cuestiona radical-
mente la irracionalidad de lo racionalizado.

Por dltimo, el economista mexicano sefala que el Estado
que produce y planifica cibernéticamente para la vida tiene que
calcular el valor de un bien de acuerdo “al tiempo que llevé pro-
ducitlo (tal celular vale 20 horas de trabajo), en la economia para
la vida (nuestra propuesta) el valor de un producto corresponde
al tamafio del impacto ambiental ocasionado al producirlo (este
celular cuesta 0.08 hectareas de espacio bioproductivo) ¢Por qué
elegimos este criterio y no el valor-trabajo? Por una simple ra-
z6n: nos sobra fuerza de trabajo (y mas con la cuarta revolucion
industrial), pero sélo disponemos de una cantidad finita de es-
pacio bioproductivo en la Tierra para cubrir nuestras necesida-
des materiales de existencia. Al respecto, en aras de no desper-
diciar dicho espacio bioproductivo, el Estado transmoderno
tendrfa que planificar la produccion conforme a criterios de efi-
clencia energética o ambiental” (Alvarez Lozano, 2022, pp. 579).
Ademas, el Estado también tiene que negar empiricamente la
pobreza puesto que debe garantizar la vida dignidad de los suje-
tos humanos en comunidad. En este sentido, las célebres pala-
bras marxianas de la Critica al programa de Gotha “a cada quien
segin necesidades”, tienen que ser repensadas desde una racio-
nalidad reproductiva que regule los bienes disponibles y oriente
que el consumo de cada sujeto “no rebase el limite universal-
mente permisible (...) la asighacién de una parcela del espacio
bioproductivo de la Tierra igual para todos los seres humanos,

111



como limite al principio de consumo mesurado, es la forma mas justa
y conveniente para resolver la crisis ambiental global” (Alvarez
Lozano, 2019, p. 580). A continuacién, analizamos la dimension
creativa, transformadora del sistema del derecho desde 1a Filo-

soffa de la Liberacién.

La transformacion del sistema del derecho: matar la ley
moderna

Ahora seguimos los pasos hacia una fundamentacién
de un nuevo sistema del derecho y la legalidad propuesta por
Carlos Antonio Wolkmer y Lucas Machado Fagundes. En
primer lugar, la Politica de la Liberacién comienza por pos-
tular y reconstruir el accionar de los sujetos politicos como
comunidad y no sélo como atomo social de una determinada
nacion, tal como sostiene la tradicién individualista moderna.
Por el contrario, la comunidad nos remite a los lazos histori-
cos de los sujetos vivos, por ello cada comunidad instituye en
s{ misma un consenso a partir del cual legitima la accién de la
vida humana en relacion con los Otros (consenso populi)
(Wolkmer & Machado Fagundes, 2022). Al mismo tiempo,
como afirman los colegas brasilefios, el comienzo de un
nuevo sistema del derecho inicia desde un hecho empirico: la
existencia efectiva de victimas de una totalidad vigente. Segun
Dussel, el caracter trans-ontolégico del sujeto vivo permite
evidenciar el orden vigente como injusto, en este momento,
se inicia un consenso critico que se produce desde la propia ex-
periencia histérica de la comunidad de victimas.

Si retomamos la cita martiana de que la ley mata, dicha
aseveracion expresa la ilegitimidad del sistema vigente puesto
que no se encarga de la produccién y reproduccion de la vida de
la comunidad politica. Irrumpe el grito del sujeto al denunciar

que la ley se convierte en el fundamento ilegitimo del poder de

112



un pueblo. La praxis de un pueblo emerge de la propia realidad
concreta como una accion anti fetichista, rompe la legitimidad
al mostrar el disenso critico con el sistema imperante. Dicha praxis
se instituye originariamente desde la “vision politica positiva y
afirmativa de la vida de las corporalidades vivas: es la politica que
afirma la voluntad de vida de los pueblos en contraposicion a la
voluntad de poder de las elites hegemoénicas” (Wolkmer & Ma-
chado Fagundes, 2022, p. 595). La accién politica afirmativa de
los sujetos vivos como Pueblo, por un lado, instituye el disenso
eritico contra el sistema fetichizado, y por el otro, la praxis de li-
beracion transforma el poder en voluntad de vida, también cons-
truye un consenso critico desde la comunidad de victimas y se pro-
yecta hacia una mediacion material critica: el Estado plural. En
palabras de los juristas latinoamericanos: “la pluridjjuridicidad libe-
radora (ctitica del orden vigente e instituyente del futuro orden)
tiene como base la realidad historica de los sujetos vivos con
relacion intersubjetiva; en sintesis, el sistema juridico, histérico
es empiricamente plural” (Wolkmer & Machado Fagundes,
2022, p. 609). Sin embargo, resulta importante aclarar que el plu-
ralismo juridico tiene dos modalidades articuladas, por un lado,
el pluralismo juridico comunitario (PJCP) y, por el otro, el plu-
ralismo juridico estatal. El PJCP se manifiestas en las fuerzas y
luchas sociales con independencia del poder estatal.

En esta perspectiva de la Filosoffa de la Liberacion, se
trata de trasformar el sistema del derecho a fin de contribuir
con la afirmacion de las plurgjuridicidades insurgentes ancladas en
la intersubjetividad de sujeto vivo y la racionalidad reproduc-
tiva, la interculturalidad y el pensamiento descolonial. Como
sefiala Dussel, la transformacion del sistema del derecho
emerge como parte de la “ruptura que inicia un nuevo co-
mienzo desde las victimas. Esta creatividad irruptiva desde la
nada (ex nibilo) del sistema es «lo mesianico»” (Dussel, 2022,

113



p. 642). En suma, la transformacién material ecolégica-eco-
némica y la transformacion del sistema del derecho surgen
desde la comunidad de victimas en tanto aspiran a transcen-
der el proyecto civilizatorio moderno.

Bibliografia

Alvarez Lozano, L. J. (2022). Transformacién material eco-
légica y econémica. In E. Dussel (Ed.), Politica de la 1.ibera-
cion: critica creadora. Volumen 111 (pp. 549-583).

Dussel, E. (2012). Para una politica de la liberacion. Editorial
Las cuarenta Gotla.

Dussel, E. (2013). Politica de la Liberacion 1. Arquitectinica.
Docencia.

Dussel, E. (2022). Excurso IV. La transformacién del sis-
tema del derecho. In E. Dussel (Ed.), Po/itica de la Liberacion:
eritica creadora. Volumen 111 (pp. 637-645).

Hinkelammert, F. J. (2021). El ser humano como ser su-
premo para el ser humano: mas alla de la religiéon neoliberal
del mercado. In Iz critica de las ideologias frente a la critica de la
religion: volver a Marx trascendiéndolo (pp. 137-170). CLACSO.
http://hdlhandle.net/11674/5133.

Ramaglia, J. M., & Sanchez, E. G. (2022). Materiales para
una critica del presente: marxismo y religion en Franz Hin-
kelammert. Utgpia y Praxis Latinoamericana, 27(97), 206—220.
https://doi.org/http://doi.otg/10.5281/zenodo.6378096

Wolkmer, A. C., & Machado Fagundes, L. (2022). El sistema

del derecho y la nueva legalidad. In E. Dussel (Ed.), Politica de la
Liberacion: critica creadora. V olumen I1I (pp. 549-583).

114


http://hdl.handle.net/11674/5133
https://doi.org/http:/doi.org/10.5281/zenodo.6378096

Revolucién, Estado, Pueblo y democratizacion
desde la critica creadora de la Politica de la
Liberacion

Frank David Girin Mego®

La Revolucion, el Estado y las tensiones creativas

El "fracaso" de las revoluciones (del siglo XX) no es
mas que la constataciéon de la necesidad de nuevas
emergencias sociales, pues las injusticias no se han detenido
a pesar del "triunfo" planetario de la ideologia neoliberal
como avanzada del capitalismo posindustrial, financiero y
tecnoldgico. Dicho fracaso puede estar asociado a la inversion
que los aportes tedricos van sufriendo, incluso en manos de
sus primigenios autores. Eso le pas6 a Lenin en E/ Estado y la
Revolucion. Esos "fracasos", el esfuerzo constante de las luchas
(proletarias y del tipo que sean) han sido el motor que permite
la consecucién de derecho humanos y la produccion de
humanidad frente a los sistemas de deshumanizacion.

Para que existan fracasos tienen que existir procesos
revolucionarios que se van fraguando subterraneamente en la
cotidianidad de las relaciones de poder dominantes. En
determinadas circunstancias esas fuerzas sociales que anidan
en el interior afloran y transforman la realidad para siempre,
incluso a pesar de los procesos contrarrevolucionarios.

31 Abogado por la Universidad Nacional de Cajamarca/Perd. Con
estudios de Maestria en Filosofifa por la Universidad Iberoamericana,
CDMX, México y maestrante en Criminologfa Critica y Estudios
sobre las Violencias por el Colegio Michel Foucault, CDMX, México.
Asociacién de Filosofia y Liberacién/Peru.
Cotteo electrénico: fdgironm@unc.edu.pe

115



Llegan a desbordar "los dispositivos construidos en décadas
y siglos de dominacién" como colectividad social en "estado
de democracia absoluta" (Garcfa Linera 2022, 600). Se trata
de un momento en que la "sociedad" es capaz de autocrearse
y autodeterminarse, cuando deja de ser simple superficie de
inscripcién, mera institucion o norma, y en flujo constante y
con creatividad ilimitada se da a si misma un nuevo orden.
Esto es la revolucion. El momento creativo va
transformando las instituciones, el impetu de la revolucion
puede no obstante enfriarse y con ello viene la solidificacion.
Un problema grave entonces se les presenta ya en un inicio a
las revoluciones, ;coémo mantener la critica en un proceso
creativo (para evitar el enfriamiento) o cémo hacer del
momento creativo uno critico creativo (para sostener el
momento igneo revolucionario)? De esta pregunta el Estado
es el principal cuestionado, pues es el resultado de las luchas
histéricas y en muchos casos, por no decir en todos, es el
medio primordial de la dominacién de clase (raza, género,
etc.) pues en su nacimiento mismo atiende a determinados
intereses y no a la colectividad social en su conjunto.

Por lo general, las revoluciones son reducidas a la
toma de las instalaciones de gobierno — ni siquiera del

Estado— por parte de los revolucionarios. Eso es tan solo un
efecto infinitesimal. Una segunda reduccion es la referida a
considerar la revolucién un hecho insurreccional o de toma
de las armas. La revolucion, en cambio, es un proceso de
largo aliento que no se reduce ni a un estallido ni a una
modificacion zpso facto del orden vigente. De manera que una
revolucién no esta fijada de antemano ni es el "resultado
calculado, asi sea del mas eficiente, perspicaz o inteligente
partido o tedrico revolucionario”. Se trata mas bien de una
"situacion histérica en extremo original” (Garcfa Linera 2022,

116



604). Una vez estallada, los procesos tedricos son flujos o
corrientes que refuerzan o debilitan la lucha. En tal sentido,
dentro del mismo proceso revolucionario se presentan hasta
tendencias politico-ideolégicas bien polarizadas. Lo que nos
obliga a referirnos a una revolucién como una "intensa guerra
de posiciones y una concentrada guerra de movimientos
ideolégico-politicos" (Garcfa Linera 2022, 605)

Una revolucién, ante todo, modifica drasticamente la
arquitectura de las relaciones prevalecientes y después se
traduce en un desmoronamiento de las estructuras morales
de las antiguas clases dirigentes: disuelve las ideas dominantes
y las influencias que determinan la pasividad de los
dominados. De modo que, una revolucién primero se juega
en la propia sociedad a través de liderazgo politico y
organizativo, para luego devenir estructura estatal y
monopolizaciéon y unicidad de poder. "En realidad, una
revolucién son multiples y contradictorias revoluciones".
"Toda revolucién es también una manera de nacionalizacién
de la sociedad [..]. La oposicién entre revolucién vy
democracia [en este sentido] es un falso debate." (Garcia
Linera 2022, 606) En verdad, la revolucién es la realizacion
absoluta de la democracia.

El orden 16gico de la vieja sociedad queda invertido
por la fuerza de una decision moral de los subalternos
colocando a estos "como seres constructores de un orden en
el que ellos mandan, deciden y dominan." I.a democracia
caracteriza un proceso revolucionario y el ser pacifica es parte
de su naturaleza, el uso de la violencia se da en ocasiones
excepcionales, sobre todo, cuando se presentan los
obstaculos contrarrevolucionarios.

Una segunda interpretacion erronea de la revolucion
es que en los paises asiaticos por una supuesta debilidad de la

117



sociedad civil aquella devendrfa en una forma de "guerra de
movimiento" (Garcia Linera 2022, 608). En cambio, en las
sociedades occidentales, debido a una sociedad civil robusta,
la revolucién necesariamente tendrfa que ser una larga "lucha
de posiciones". Esto lo sostuvo Gramsci; sin embargo, tanto
el fascismo del siglo XX (y todavia el actual) asi como la
estatalizacioén de la sociedad civil ("Estado individuado") son
fenémenos que se oponen a esta interpretacion. (Garcia
Linera 2022, 610) De manera que la tesis gramsciana en
realidad tiene un reverso mas acorde con las realidades
citadas: oriente presenta una sociedad mas auténoma y activa
que su Estado, el cual serfa gelatinoso y fragil. En occidente,
en cambio, hay un Estado totalizado que enraiza su influencia
en la sociedad civil.

El problema del Estado en la revolucion radica en la
aparente diferenciacién entre sociedad civil y sociedad
politica. La tesis de su disolucién es un gran y problematico
proceso de subsuncién del Estado (sociedad politica) en el
seno del Pueblo (sociedad civil). La imperfeccién creativa nos
llevara a acercarnos cada vez mas hacia una indiferenciacion
entre sociedad politica y civil. No obstante, presuponiendo
esta imposibilidad de indiferenciaciéon entre representacion-
representante y representado, se otorga la posibilidad para la
mediacién del buen gobierno. Es decir, la existencia de
instituciones, pero siempre bajo el marco u horizonte de su
disolucién, mejora y transformacion. No se tratarfa de una
contradiccion, sino de un necesario devenir que tiene que ser
controlado, fiscalizado por el mismo agente de su historia y
gobierno, el pueblo. Al "cambiar la estructura global, [se trata
de:] conservar lo sostenible, eliminar lo injusto y crear lo

nuevo." (Dussel 2006/2018, 151)

118



"Toda revolucién es fundamentalmente una
transformacién radical de los esquemas de sentido comun,
orden moral y orden l6gico que monopoliza el poder politico
centralizado" (Garcia Linera 2022, 610) y acontece en cierta
excepcionalidad historica’2. ILas excepcionalidades son
irrepetibles, acontecen pocas veces en la vida de las naciones,
pero su registro determina su futuro inmediato y de largo
plazo. Para que esto ultimo sea asi, la excepcionalidad
tumultuosa debe ir acompafada de una férrea voluntad
politica organizada que galvanice todas las potencialidades
creativas del momento revolucionario. Entonces, que una
hegemonia estatal se derrumbe rapidamente ciertamente es
una excepcionalidad, pero la existencia de potencialidades
emancipadoras, democratizadoras del poder propias de las
organizaciones criticas o subalternas es un « priori universal.
Esta potencia liberadora incide pacientemente en las
estructuras estatal y cultural de un régimen dominante.

El triunfo de una revolucion se sostiene en dos pilares
importante o dos momentos que podemos resumir como el
momento gramsciano y el momento jacobino-leninista. El
segundo no se reduce a la ocupacion de instalaciones o simbolos
del viejo poder, tampoco al desplazamiento y sustituciéon de
autoridades gubernamentales del viejo Estado. Ambos casos
derivan, mas bien, del poder politico-cultural alcanzado por las
fuerzas sublevadas. Las fuerzas dominantes, habiendo perdido
el poder de direccion cultural, no necesariamente lo han perdido
en otros ambitos. Medios de comunicacién, universidades y
hasta creencias impresas en el sentido comin aun estan a su
servicio. Lo mismo se puede decir de sus resortes financieros,

32 Ta revolucién rusa de 1917, por ejemplo, acontecié durante la
conflagracion de la primera gran guerra y en la crisis de la estructura
mundial imperial o al menos en su reconfiguracion.

119



conocimientos administrativos, acceso a mercados, propiedades
en otras areas economicas, influencias y negocios externos.
Todos ellos amenazan la vocaciéon de permanencia de la
revolucion mediante los procesos contrarrevolucionarios. De
ahf que, en mas ocasiones de las que la buena fe quisiera, la
derrota del proyecto conservador se defina en una guerra civil.
Por tales motivos, el momento jacobino (leninista) es el que da
paso a una recrudecida lucha que va mas alla de lo tedrico y se
instala en el desnudo campo de la fuerza, ya sea como
enfrentamiento directo o medicioén de fuerzas.

Debido a que las fuerzas beligerantes del poder
dominante derrocado se niegan a perder la ejecucion de su
proyecto de dominacion se abocan a la lucha por la unicidad
o monopolio final de la coercion del Estado. Por eso el
momento jacobino es aquel que provoca el real desbande o
desorganizacién, y en dltima instancia, la pérdida de fe en las
fuerzas derrotadas. Esto se consigue, no necesariamente
desapareciendo al enemigo, aunque eso hicieron las
sangrientas dictaduras en nuestra América, sino asestando
golpes puntuales que debiliten la estructura organizativa,
incorporando otras fuerzas solidarias, reclutando cuadros
calificados, impulsando diversas transformaciones politicas,
lo que irradia a su vez hegemonia atendiendo a la
estabilizacion del nuevo poder. No obstante, esa
concentracion de poder, para ser justamente hegemonia,
también requiere de una democratizaciéon del poder en las
estructuras populares, ya que de lo contrario estas se ven
afectadas, con frecuencia gravemente, tanto que puede definir
el curso de la revolucion.

Asi, podemos resumir que, al momento gramsciano,
de procuracién de hegemonia politico-cultural, sobreviene
una lucha desnuda, un momento jacobino-leninista, que

120



define con cierta duracién la unicidad del poder estatal. En
este sentido, hay un complemento entre uno y otro momento.
Y los problemas que se generan en torno a ellos no cesan con
el "triunfo" inmediato de la revolucién. Uno de los problemas
que restan es la procuraciéon de una democracia local y a la
vez global.

La revoluciéon hace estallar todo tipo de jerarquias
sociales, incluso militares. La defensa de la revolucion, por su
parte, demanda una organizacién que usualmente necesita de
jerarquias y disciplina. Esto puede entenderse como una
reduccion de la democracia. Sin embargo, ya hemos ido
sefialando que la oposicién entre revolucién y democracia es
falaz, porque en realidad la revolucion es la mayor realizacién
de la democracia, su mas absoluta practica. La lucha y defensa
de la revolucién imponen con criterio de factibilidad cierta
organizacion jerarquica y disciplinaria. Pues, si se permite que
la democracia se lleve a sus ultimas consecuencias en una sola
instituciéon democratica sin mirar el conjunto de la realidad
revolucionaria, se produce una "hecatombe econémica" que
puede paralizar la produccién y potenciar los egoismos
desencadenando escasez, hambre y gran malestar que atentan
contra el mismo curso revolucionario. Por ello, esa aparente
contraposicion entre democracia local y general, en realidad
denuncia, mas que un exceso de democracia, una falta de ella
a un nivel general o articulador.

Aqui se instala el problema de la transicion del
socialismo al comunismo, que es utopicamente la
desaparicion del Estado. El socialismo es la organizacion de
todas las fuerzas y medios productivos que permite la
continuidad de la revolucion. Una articulacion general que
con el tiempo devenga en desapariciéon del Estado, como
realizacién final de la revolucién, debido a que lo local logra

121



articularse sin ningun tipo de mediacién. Mientras ello
suceda, la "constitucion de una organizacién que asuma la
gestion" de lo comun general se vuelve hasta cierto punto
imprescindible, a riesgo de que la revolucién se devore a si
misma. En atencion a ello, un Estado revolucionario es aquel
que "protege la revolucién del colapso econémico y de los
egoismos localistas" (Garcfa Linera 2022, 616). La paradoja,
se mantiene en tanto que necesaria, especialmente en un
mundo globalizado en el gran capital y dominado por el
imperialismo y sus aliados, "hay rebelién social si se derrumba
el viejo poder estatal de las clases dominantes. Sin embargo,
esa rebelion ha de triunfar si tiene capacidad de crear un
6rgano que centralice la acciéon e impetu colectivo para
defenderse de las multiples agresiones |[...]." (Garcia Linera
2022, 616) Esto tiene por objeto satisfacer la necesidad de
coherencia en el caos creador. Sin perjuicio de reconocer este
desenvolvimiento contradictorio de la revolucion, habra que
reconocer que ninguna sociedad se repite a s{ misma, que es
el momento creativo critico de la ebullicién revolucionaria el
que permite romper el circulo de esa violencia que se critica
al Estado y sus jerarquias, a través de la creacion de nuevas
figuras: un Estado transmoderno, podriamos decir en
términos filoséfico-politicos de la liberacion. Si hubiese
inevitable repeticion no hubiera historia.

El momento creativo critico del poder triunfante de
la revolucion, para crear un nuevo Estado o algun tipo de
organizaciéon politica distinta, devendra atravesando las
relaciones de propiedad, produccion y consumo. ILa
transformacion de las bases materiales va aunada a la
preparacion tedrica y constitucion practica de nuevas formas
de hacer o devenir gobierno. Una concepcion fatalista del
Estado, como institucion impuesta maniquea vy

122



externalistamente a la sociedad, no permite solucionar el
problema. La cuestiéon por eso también tiene un punto de
fuga al considerar al Estado como una especie de vinaulo o una
relacion politica entre las personas. Y esa vinculaciéon, por
supuesto, no es meramente formal, es ideolégico-material en
cuanto creencias y desenvolvimiento cotidiano en la re-
produccién de la vida.

En el trayecto critico que vamos recorriendo queda
una pregunta que, acusada de ingenua, podemos pasar por
alto, es decir, si es que el Estado puede contener a la sociedad
civil. Lo desarrollado hasta aqui ya debe ser indicativo de la
postura que nos presenta la lectura. Es de hecho con autores
neomarxitas como Gramsci y Poulantzas que se advierte esto.
El primero abre todo un campo de investigaciones culturales
y desplazamientos politicos, mientras que el segundo propuso
estudiar al Estado como una condensaciéon material de
fuerzas entre clases y facciones de clase. Sin perjuicio de este
avance ctitico. sectores del mismo marxismo consideraron a
las clases populares como sometidas a un condicionamiento
ideoldgico, el cual les impedirfa desasirse de la dominacion.
Tendencias de este tipo lo unico que hacen es biologizar,
naturalizar o hasta ontologizar la dominacién, en la medida
que cuentan con una antropologia negativa de la persona. Asi,
pueden llegar a proponer la tradicion, sobredimensionandola,
como ese monstruo inveterado que repite la "maldad"
humana desconociendo el hecho de que una sociedad se
"transforma permanentemente a s{ misma a pesar del peso
histérico." (Garcia Linera 2022, 619) Sin embatgo, como
nunca una totalidad totalizada puede someter toda la realidad
circundante, es decir, es incompleta, deja grietas, espacios que
escapan a la dominaciéon que despliega. Pero esto serfa
limitarse a sus efectos. En verdad, lo que podemos decir es

123



que la imposibilidad de una fozalidad cerrada es posible gracias
a que hay un exceso inconmensurable y a la vez concreto
respecto de ella. Desde la Filosoffa de la Liberacion, ese
cuestionamiento trascendental es posible gracias a la
categoria de exterioridad. Es asi que, "en medio de engafios,
imposturas y herencias de dominacién asumidas, la gente del
pueblo opta, escoge, aprende, conoce, decide." (Garcia Linera
2022, 619). Es decir, en medio de totalidades perversas es
posible la libera-cién, porque ya sea como consenso o
disenso, la potencialidad critica de la vida se rebela a las
formas de dominacion que la oprimen o excluyen.

El pueblo movilizado puede disolver su asociacién o
ir generando mas adhesiones irradiando su influencia a mas
sectores y generando una opinién publica que redunda en su
materializacion en el Estado. De ahi que se afirme que el
Estado es una "cotidiana trama social entre gobernantes y
gobernados" (Garcfa Linera 2022, 620) lo cual incluye su
naturaleza de proceso, en otros casos de institucion,
organismo de procedimientos también, pero siempre basado
en una materialidad de relaciones. En tal sentido, el Estado y
cualquier otra institucion es resultado de luchas pasadas, es la
misma lucha objetiva y puede ser puesto al servicio de otras
luchas.

Por lo dicho hasta aqui se puede afirmar que no se
debe caer en la abdicaciéon del Estado. Ello involucraria
desconocer que la eficacia de los mismos movimientos
sociales es ante y en el Estado. Esto no es reduccionismo
estatalista de las luchas, sino un sesudo llamado a no perder
de vista que muchos sectores subalternos estan sometidos a
la 16gica estatal y que su vida diaria esta sujeta al Estado y sus
instituciones. Por lo tanto, negar el Estado como espacio de
lucha o poder constituido a conquistar involucra abandonar

124



a quienes se desenvuelven cotidianamente bajo su campo de
influencia; ademas de permitir la continuacion del abuso que
las clases dominantes ejercen a través de él. Esto no va contra
la 16gica de subversion ya pensada lineas arriba, pues como
toda totalidad el orden estatal no es absoluto y siempre ofrece
espacios de incertidumbre en donde se pueden y en efecto se
inscriben otras formas de produccion de sentido y horizontes
de mundo distintos. No obstante, y ahi el meollo de este
discurrir acerca del Estado y su disolucion; éste es una via de
monopolizacion de ideas-fuerza que orientan a la sociedad en
su conjunto y por ende tienen un peso especial y muchas
veces contundente en las luchas que se proponen los
dominados. Todo lo dicho hasta aqui no significa que la
critica al poder estatal del viejo orden pierda potencia. En
vias, mas bien, de factibilizar la revolucion es que se la orienta
también hacia la buisqueda del poder concentrado. Asi, el
Estado es puesto como medio y no como fin. Asimismo, se
apunta su necesaria refundacién (incluso desaparicion en
favor de otras mediaciones politicas) en funcién al
consenso/disenso de los dominados y no al miedo que
infunda sobre quienes gobierna.

Al interior de un proceso revolucionario que inicia
una profunda  transformacién  siempre  sucederan
contradicciones inevitables. De ese a priors partimos. En un
gobierno de movimientos sociales hay una tension creativa,
dialéctica, productiva y necesaria entre concentracion y
descentralizacién de decisiones. Frente a la cual una de las
soluciones mas coherentes con lo que se viene proponiendo
es la disolucion del Estado en la misma sociedad a través de
un proceso largo de involucramiento y cada vez mas
participacién en los procesos de decision en los que
"tradicionalmente" interviene el Estado. Esto no es una mera

125



superaciéon dialéctica del Estado, sino una que tiene por
metodologfa o método la anadialéctica, pues el proceso de
subsuncion se realiza a partir de la exzerioridad y para favorecer
los movimientos histérico-sociales que la encarnan frente a la
totalidad fetichizada del Estado moderno. El camino hacia
ese objetivo lo sostiene la lucha, ya que la disolucion estatal
solo sera la realizacién histérica de la contradiccion. Lo
mismo puede decirse de la demanda de democratizacion
radical del Estado con el fin de, mientras tanto, hacer de él
"una maquinaria de proteccién social, ampliaciéon de
derechos y unificacion participativa” (Linera 2022, 624), pero
bajo una légica de apropiacion de sus funciones por parte de
la sociedad y sus colectivos. Logica que tiene por base la re-
producciéon material de la vida, pues es en ella donde se
apoyan los demds procesos creativos hacia un destino post-
capitalista. La contradiccion y el temor al riesgo de retroceder
en el proceso revolucionario no debe ser un obstaculo para
dar los saltos de tigre que exige la realidad. Dejar de agudizar
las contradicciones y hacer del miedo una excusa es ir
adjurando de la propia revolucion.

Una segunda tensién involucra la incorporacion
creciente de mas sectores al proceso revolucionario. Lo cual
a su vez desencadena una puesta en cuestion de la hegemonia
en la direccion. No obstante, esto puede estar guiado bajo el
entendido de que se comparta la apuesta por el Buen Vivir y
se interiorice la necesidad de una cohesion e irradiacion del
liderazgo revolucionario de las clases populares en el proceso
de adhesion de las necesidades de otros bloques sociales.

La contradiccion entre lo general y lo particular se
presenta como lucha comun, comunitaria y lucha del interés
individual, sectorial, particular y privada. La resistencia a
politicas generales de privatizacion neoliberal y profundizacion

126



del gran capital transnacional como parte de la revolucién
desemboca en la estructuraciéon de un programa de toma del
poder que implemente un proyecto de reivindicaciones
universalmente compartidas. La tensién nunca se pierde en
ninguna parte del ciclo revolucionario, ni en el ascenso de la
curva de movilizaciéon social, ni en el despliegue de la
universalidad de reivindicaciones populares y tampoco en la
consolidacién institucional de las demandas universales y
generales del bloque social-revolucionario. I.a tension entre
demandas universales y particulares demuestra mas bien esa
"constante revolucionarizacién del ser colectivo del pueblo
como sujeto fragmentado e individualizado y por ello
dominado, para constituirse en ser colectivo comunitarizado,
en unificacién continua y reiniciada, una y otra vez." (Gatcia
Linera 2022, 629) Ese trayecto de tension hegemonica
demuestra que los numeros si sirven cuando no son
manipulados. Es decir, para hacer una planificacién precisa del
presupuesto de una nacién, por ejemplo, es necesatio partir y
volver al interés general, lo cual no quiere decir que ese
"horizonte comunitario [implique] la anulacién del individuo
ni del interés privado, es mas bien la existencia razonable de
ese interés (privado, local) en medio de la satisfaccion del
interés comun, de la Patria comun, de la Patria de todos."
(Garcia Linera 2022, 633) Por lo tanto, es necesario pensar en
formas democraticas y revolucionarias de resolver las
contradicciones que frenan u obstaculizan el proceso
revolucionario de manera pedagbgica y no abdicar en el trabajo
de ideologizaciéon de los movimientos sectoriales, sindicales,
locales, para reforzar una politica universal comunitaria,
comunista y debilitar a su vez el sentido comun o las practicas
privatistas o privatizantes que se mantienen en diversos
sectores del pueblo.

127



Al asumir con seriedad la critica al fetichismo no solo
de la mercancia, sino al capitalismo como modelo fetichista
de la vida, debemos comprender que su apuesta suicida
privilegia la explotacion idealista de la naturaleza. No hay
nada mas alejado de lo material que es la re-produccion de la
humanidad y el cuidado de la fuente que la hace posible, es
decir, la naturaleza, que asumirla como mero objeto
explotable. De ahi que tengamos que diferenciar el falso
debate que se nos impone sobre industrializacion 'y
capitalismo. Pues no son lo mismo. Nacionalizar,
industrializar y socializar la riqueza que produce la
explotaciéon de la naturaleza ha de estar ligado con la
inevitable satisfaccion de necesidades y no con la dominante
légica de ganancia y acumulacion. Para respetar el postulado
ecoldgico de la politica y de la economia hace falta considerar
a la naturaleza como una extension de la subjetividad humana
y a lo humano como parte del "organismo vivo total" (Marx
en Garcfa Linera 2022, 636). En esto el Estado juega un papel
de mecanismo de generaciéon de riqueza y distribucion, lo mas
inmediata posible. La l6gica central es la re-produccion de la
vida, y esta no se reduce a la humana, porque mellar las
condiciones de la vida en general termina afectando
irremediablemente al propio ser humano y sus generaciones
futuras. Esto y mds supone el horizonte socialista
comunitario del vivir bien, el cual serd analogamente pensado
y aplicado segun cada realidad concreta y en relacion con la
comunidad global dada la finitud de nuestro planeta.

Como ya se intuird una revolucion es intrinsecamente
contradictoria porque se desenvuelve en tensiones, tematicas
y divergencias. El flujo de cada revolucion es ciertamente
cadtico, aunque se intente hegemodnicamente plantear un
analogado principal. Es también tnica porque unicas son las

128



fuerzas que la alientan y cada paso es un referéndum acerca
de su curso (Garcfa Linera 2022, 637).

¢Disoluciéon o nuevo tipo de Estado?

Diacrénicamente, el problema no es tanto la
disolucién o no del Estado, sino la cuestiéon de la politica.
Iniciaticamente en un proceso revolucionario, la disolucion
del Estado moderno-burgués es un objetivo preciso, real y
factible; y, después, en la medida que una nueva organizacion
de la vida demanda un nuevo modelo politico de gobierno, la
creacion o transformacion del Estado es parte de esa nueva
tarea revolucionaria. Esto que se plantea contradice ciertas
interpretaciones, como la de Mészaros, que se han elaborado
en torno a Marx. Para esta comprension se recurre a la
evoluciéon critica de Marx. Tres momentos diacrénicos
conectados entre si: la eritica de la religion, 1a critica de la politica y
la critica de la economia politica. Bajo esta vision, el Estado serfa
un "mero horizonte formal" (Dussel 2022, 640). La cuestion
de la politica en Marx, pese a comprender el limitado poder
de esta para cambios profundos en el metabolismo social, no
es una vision negativa de la misma, sino mas bien, la "apertura
[de la politica] hacia una estructura de amplia participacion.”
(Dussel 2022, 642)

Para resumir un poco la postura Marx-Dussel acerca
de lo politico, este ultimo cita a M. Abensour, pero haciendo
la siguiente precision: No se trata de levantar la sociedad
contra todo tipo de Estado, sino contra el Estado fetichizado,
en nuestro caso el moderno-burgués.

Lo propio de la democracia insurgente |... no con-
siste en] concebir la emancipacién como victotia so-
cial (como una sociedad reconciliada) sobre la

129



politica [que es al final la posicién de Marx], que in-
cluye la desaparicion de lo politico, sino en hacer
surgir esta forma de democracia, permanentemente,
como una comunidad politica contra el Estado. La
oposicion de lo social y lo politico se sustituye por
aquella de lo politico y lo estatal |[...]. El Estado no
es la dltima palabra de lo politico. (Abensour en
Dussel 2022, 643)

Asi es que Marx pasara del rescate de lo politico
respecto de la teologia a una concepcién cada vez mas
escéptica dada la complejidad y ambigiiedad del asunto, por
lo que siempre denunciara la revolucion politica favoreciendo
una mas radical que si trastoque los "pilares del edificio".
Diferenciando entre momento pre y post revolucionario, Marx se
preguntara qué funciones analogas a las del Estado burgués
pre-revolucionario subsistiran. Esto es algo por crear: el
"Estado futuro de la sociedad comunista". Entonces, frente a
un Estado siempre imperfecto, la consideracion dltima es su
disolucion como postulado o idea regulativa (Kant), pero
marcada por una imposibilidad factica. Lo cual no significa el
retroceso a una etapa pre-revolucionaria, pues de lo que se trata
es de crear lo nuevo critico, reconociendo en ello la
imposibilidad misma de la perfeccion. La preocupacion
marxiana sobre el futuro del Estado se ve superada por la
critica de la economia politica, por eso no encontramos en
este autor una definicioén clara de lo que significa la dictadura
del proletariado, por ejemplo. De lo que se trata, en efecto, es
de llevar a cabo la misma tarea critica que Marx genialmente
hiciera con la econémico-politica, al campo estricto de la
produccion de categorfas de lo politico. No solo por prurito
tedrico, sino por razones politicas de vangnardia en los
procesos revolucionarios del siglo XXI latinoamericano y
mundial. En tal sentido,

130



un nuevo Estado democritico al servicio del pue-
blo [...] debe inspirarse en la idea regulativa [de la di-
solucion y funciones tanto...] participativas proposi-
tivas y fiscalizadoras como las representativas |...]
desde el horizonte de una participacion cada vez
mayor de la comunidad politica, el pueblo, con una
representacién cada vez mas responsable y trans-
parente, subjetivando las obligaciones de los ciu-
dadanos y organizando y simplificando [...] todas
las tareas del Estado, como lugar del ejercicio de-
legado obediencial del poder del pueblo. (Dussel
2022, 649)

En este proceso revolucionario de des-construccion
del estado y transformacion de la sociedad en su conjunto, el
liderazgo juega un papel importante. A riesgo de ser
malentendidos, y en ocasiones tendenciosamente acusados, el
tratamiento de esta figura en un sentido critico es necesaria y
complementaria en el proceso hegemonico de la revolucion.
En tal sentido, el liderazgo es una investidura simbolica de
poder delegado que el mismo pueblo se da para si en su
constitucién como actor politico. De esta manera, existe una
falsa contradiccion entre esta figura y democracia. Sobre
todo, porque el liderazgo contribuye mas bien al magisterio
de la participacion democratica y la expansion de la cultura
organizativa, participativa y creadora en la creciente
democratizacion de la sociedad.

Es con Gramsci que se introduce esta cuestion en la
politica con sus atisbos acerca del "intelectual organico", pero
ya con Max Weber se populariza la idea de lider carismatico.
Sin embargo, dada su concepcion negativa del poder (como
dominacion, incluso con su caracterizacion como carismatica),
no es posible pensar una configuracion democratica del
liderazgo como aqui la venimos pensando.

131



Para pensar en una figura que se semeje alo que se hace
referencia con lider populat, se recurre a Catl Schmitt y Von
Clausewitz. Este habla del partisano y es Lenin en su labor
revolucionaria quien estratégicamente une el 1) arte militar y 2)
la intelectualidad critica socio-politica, que ademas se mezcla
con 3) la militancia creativa al interior del partido politico en tanto
comunidad tedrica y referencia estratégica de organizacion
(Dussel 2022, 653). De hecho, es este pensamiento complejo del
lider, lo que permite colocar a la lucha civil armada como parte
de la praxis de liberacion, cosa que la filosoffa politica no habfa
hecho antes de la revolucion rusa. Bajo esta logica la puesta en
cuestion del orden vigente injusto es total y se debate mas alla
de la diferencia entre amigo y enemigo. Ahora bajo una ana-
dialéctica, la "sustitucién" critica del oprimido o excluido que
realiza el revolucionario no necesatiamente se refiere a dos
personas diversas, sino al papel de actor politico que asume la
victima sistémica en la transformacién de su realidad. La
enemistad radical, que no analiza Schmitt, del revolucionario
respecto del sistema en tanto que Zfalidad indica su exterioridad.
El revolucionario funda un enemigo (y no piensa en su extincién
material), pero es el sistema el cual en su desesperacion
contrarrevolucionaria justifica hasta la eliminacion fisica de
quienes le critican. La exterioridad, la corporalidad viviente que lucha
se encuentra en entredicho en su misma posibilidad existencial
debido al peligro de muerte que amenaza su lucha.
Posteriormente, es con Mao que a los tres momentos antes
seflalados del liderazgo popular se suma 4) la participacion
protagonica y alargo plazo del campesino (cuestion que también
desarrollara Mariategui denominandole "el problema del
indio"). Asi, el camino chino hacia la liberacién comenzé
primero como liberacién nacional frente a la invasion extranjera
y, después de una larga suma de fuerzas ("compleja guerra de

132



guerrillas", etc), desembocé en el emprendimiento
revolucionatio contra la burguesia hacia un camino socialista.

En América Latina la figura del liderazgo ha tenido y
tiene wuna "funcion complementaria  de las  instituciones
democraticas" (Dussel 2022, 658). Su marco de desarrollo ha sido
la democracia participativa e incluso representativa liberal. A
diferencia de los cuestionamientos de un Nicolas Maquiavelo, que
claro esta limitado por su realidad histérica y no puede pensar en
la democracia de nuestros dias, la propuesta gira en torno a crear
un liderazgo no meramente personal sino sustentado en la
creacion simultanea y articulada de instituciones democraticas de
participacion. Por la via del liderazgo se puede llegar también a la
investidura de facto de determinado poder constituido o
representante encomendandole una tarea urgente o especifica,
caso en el cual su ejercicio siempre se hallara condicionado
delegado y obediencialmente, pues como se ha aclarado en esta
filosofia politica el poder tiene una connotacion positiva de servicio
y no de dominacion. No se debe confundir este liderazgo con
vanguardismo, sino identificarse con la singularidad del liderazgo
propiamente dicho, con la particularidad de una comunidad critica
de intelectuales o militantes, por ejemplo, y con la universalidad del
pueblo mismo. Es decir, hay. mas que una figura, una estructura
de liderazgo. Lo rige un principio de wmplementariedad en el
proceso de #ransicion hacia una mayor o plena participacion
democratica. Lo cual nos obliga a decir que el liderazgo perfecto
es su disolucion y que por tanto no habrd que aferrarse
personalmente a este, pero tampoco desentenderse traicionando
o abandonando la responsabilidad del liderazgo.

133



¢Qué hacer ante el retroceso de un proceso politico?
La pretension critico politica de justicia

Terminaremos este breve resumen, con algunas
conclusiones de lo dicho hasta aqui y de cara al mundo actual en
donde la hegemonia dominante la va perdiendo Estados Unidos
y América Latina se sigue debatiendo en su descolonizacion. La
pretension de bondad de la ética de la liberacion subsumida en el

campo politico como pretension de justicia

suma a la mera "pretension de validez moral" de un
Habermas el ser subsumida en un campo mas con-
creto ("el campo politico") y ademds considerar
constitutivo a la pretensiéon moral o politica el mo-
mento material [...]; bondad [en este sentido] en poli-
tica es la afirmacién de dicho momento waterial

(Dussel 2022, 662)

Esta pretension esta limitada por el principio de
imposibilidad de la misma finitud humana que rehidye a la
perfeccion. Sostiene una subjetividad nueva mas alla de la
competencia de mercado y mas acd de un "vida politica"
sometida al monopolio de la dominacion legitima. Fundando
una politica cuyo arcana imperii, como le dirfa Agamben, en
realidad no es un misterio, sino que encuentra su fuente Gltima
y necesaria en la vida misma. Y, claro, la pretension critica de
buscar esa validez afirmando la vida material (que incluye la
espiritual) se realiza en constante referencia a la comunidad y
no de manera solipsista, pues en este ultimo caso no se estaria
cumpliendo con la esencia de una cultura democratica. Esta
pretension de justicia en una época clasica del sistema politico
puede corresponderse con la /legalidad (y costumbres e
instituciones politicas) que a su vez puede ser legitima,
justamente por cumplir con la afirmacion de la wida. No

134



obstante, y esto no solo sucede de manera diacronica, frente
a un sistema fetichista o fetichizado, la pretension de justicia
implica una desobediencia y critica de la misma /ey pues esta
ya no es legitima o nunca lo fue. De hecho "el mundo colonial
del Sur Global [en la Modernidad] nunca vivio esa
normalidad" de igualacion entre legalidad y legitimidad. Aqui la
excepcion ha sido la normalidad y atn peor, la radicalizacion
de la excepcion es un hecho cotidiano. De esta manera, la
politica en la exterioridad mundial no empieza por su momento
clasico, sino por su momento critico destructivo. Es un
segundo acontecimiento distinto al de Badiou, pensado con
ayuda del "tiempo-ahora" benjaminiano y siguiendo el
ejemplo paulino de sublevacion contra la Ley injusta o fetichista.
Los actores de la pretension de justicia pueden llegar "a
enfrentar el sistema y jugar su vida por la vida libre futura de
la comunidad en el presente oprimida" (Dussel 2022, 665).
Una filosofia politica que piensa esto es por primera
vez realmente mundial, #niversal, porque justamente su gesto
de radical pretensién de justicia politiza su accion y genera
solidaridad transhumana. Esto trasciende hacia la misma
critica de la religién y la teologia, bajo el entendido de que
somos seres matetiales/espirituales necesitados de creer, de
ideologfa, de una vida espiritual, especialmente en sociedades
como la nuestra, en donde se puede rescatar criticamente, por
ejemplo, el pensar filoséfico de un Jeshua de Nazaret que
enunci6 un "principio politico" hasta hoy vigente: {Felices los
que tienen hambre y sed de justicial Eso se traduce en disenso
del consenso dominante, en critica de lo real existente y
aspiracion utopica de plena justicia. Lo cual a su vez se traduce
una vez mas en un zuevo consenso critico, una nueva legitimidad
critica. El proceso no puede detenerse en la mera negatividad,
aunque la pretension de justicia del rebelde sea un momento

135



de trascendental importancia en tanto ¢ritica y destruccion de lo
dado injusto. Tiene que sucederse un momento critico-creativo, el
pasaje exddico hacia un nuevo orden. Este es el momento de
mayor complejidad y la politica por excelencia, la
construccion de lo liberador después de la liberacion.

El proceso de construccién nunca estara exento de
fallas y errores, pues la perfeccion es una guia utopica anhelable,
pero irrealizable dada la limitacién subjetiva de la razén
politica y la infinitud objetiva de lo politico. Esto determina
que frente a los retrocesos y derrotas la reflexion autocritica
sobre sus causas acompafie el curso de la revolucion. De esta
capacidad autocritica también depende el potencial
autopoiético del movimiento creador. Atendiendo a la pretension
de justicia communitaria que guia esta politica se puede decir,
recuperando el adagio semita, 'Hasta el justo comete siete
pecados por dial' Por lo tanto, la autoctitica no solo debe
aceptarse, sino promoverse. Asi, la autocritica se asume como
parte del largo proceso revolucionario, que no puede
reducirse a una instantaneidad armada debido a la
multiplicidad de la dominacién sobre el ser humano y la
naturaleza. En este camino, el significante comunitario de
actor o sujeto politico que hemos asumido como mas
apropiada, en tanto que mas abarcadora de la multiplicidad
de luchas por la wida, es el pueblo. Esta categoria
necesariamente tendra que estar en relacion ana-dialéctica
con la creacion de una subjetividad nueva critica en un proceso
de revoluciéon cultural, que en el dltimo de los casos
desemboca en la transformacion del horizonte de la
modernidad capitalista, machista, ecocida, etc. en uno

comunitario vital para el goce de lo real en la vida.

136



Conclusiones

La creacién politica del proceso de liberacion, en
funcién de la pretension de justicia comunitaria, es también
conservar la potencia y potencialidad creativa de lo existente
y la apertura que esto produce para un futuro posible. Las
condiciones actuales reducen el horizonte porque encubren
o invisibilizan, ya sea con violencia o alienacion, las
experiencias ya presentes de liberacion. Y, ya que reducen el
futuro a la unicidad del progreso lineal y la exclusividad del
desarrollo moderno capitalista, imprimen una tara a la praxis
creativa que utopiza con un futuro de liberacion. La
dominacién moderna estrecha los caminos, homogeneiza el
sendero; la liberacion no es solo la teorizacion de estas
lineas, es, sobre todo, la practica de los pueblos del mundo
en sus respectivos procesos comunitarios, en donde son
activos agentes, protagonistas de su historia, de su vida. La
revolucion, para nuestros pueblos, es la mayor realizacion de
la democracia. Y nada se repite inevitablemente, pues en tal
caso no habrfa historia. La revoluciéon justamente rompe el
continuum historico, abre las puertas de un nuevo proceso.
No es que llegue a un nuevo estado (de libertad) ya ganado,
la construccién de la libertad (liberacién) y la democracia
son un proceso constante. El momento critico-creativo es el
momento de mayor complejidad y la politica por excelencia:
la construccién de lo liberador después de la liberacion. Y
en nuestra realidad latinoamericana y caribefla, esta
construccion se acompafia en mutua afectacion dialéctica de
la destruccion de lo dominador, porque lo viejo no acaba de
morir (y, con frecuencia, se reactualiza sangrientamente) y lo
nuevo se encuentra en continua construccion. La liberacion

137



de nuestra historia, nuestra liberacién, es un proceso
inacabado y la estan haciendo los pueblos.

Bibliografia

Dussel, Enrique (2006/2018). 20 Tesis de politica. CDMX:
Siglo XXI.

Dussel, Enrique (Ed.) (2022). Politica de la 1iberacion. 170/, I11.
Madrid: Trotta.

Garcia Linera, Alvaro (2022). "La revolucién, el Estado y las
tensiones creativas", en Politica de la 1 iberacion. 170/, I11. Dussel,

Enrique (Ed.). Madrid: Trotta.

138



phillos.

ACADEMY
www.phillosacademy.com



