
1 
 

 



2 
 

 



3 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Reflexiones sobre la crítica 
creadora de la política de la 

liberación 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 



4 
 

DIRECCIÓN EDITORIAL: Willames Frank 
 
 
 

El estándar ortográfico, el sistema de citas y referencias bibliográficas son 
prerrogativas del autor. Asimismo, el contenido de la obra es responsabili-
dad única y exclusiva de su autor. 
 

Todos los libros publicados por Editora Phillos están 
bajo los derechos de Creative Commons 4.0 
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.pt_BR 

 

2020 Editora PHILLOS ACADEMY 
Av. Santa Maria, Parque Oeste, 601. 
Goiânia-GO 
www.phillosacademy.com 
phillosacademy@gmail.com 
 
  

Datos de catalogación de publicaciones internacionales (CIP) 

  
E59r 
 

DUSSEL, Enrique. HERRERA, Gabriel. Moreno, Alicia Hopkins.  
 

Reflexiones sobre la crítica creadora de la política de la liberación. 
[recurso digital]/ Enrique Dussel, Gabriel Herrera, Alicia Hopkins Mo-
reno (Coordinadores) – Goiânia-GO: Editora Phillos Academy, 
2023. 
 
ISBN: 978-65-88994-88-7 
 
 

1. América Latina. 2. Filosofía de la Liberación. 3. Filosofía.  
4. Política de la Liberación. 5. Política.  
I. Título. 

 
 

 
CDD: 100 

  
Índices para catálogo sistemático:  
Filosofía   100 

 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.pt_BR
mailto:phillosacademy@gmail.com
https://www.cblservicos.org.br/servicos/meus-livros/visualizar/?id=86cafc88-1ce5-ec11-bb3c-000d3ac0745b


5 
 

Enrique Dussel 
Gabriel Herrera 

Alicia Hopkins Moreno 
Coordinadores 

 
 
 
 
 
 
 
 

Reflexiones sobre la crítica 
creadora de la política de la 

liberación 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 



6 
 

SUMÁRIO 
 
PRÓLOGO de Alicia Hopkins Moreno ........................................... 7 
Política de la liberación crítica y creadora. El tránsito: de la 
intuición a la producción común 
 

Comentario crítico sobre el prólogo, § 29 y 30 de la           
Política de la Liberación ................................................................ 15 
Gabriel H. Salazar AFyL-México 
 

De los mesianismos al enosamento: Libertación         
comunitaria de la política .............................................................. 28 
Hugo Allan Matos 
 

Reseña “§33. La crítica de la esfera ecológica. El principio 
material crítico negativo de la política” de Enrique Téllez 
Fabiani y Jorge Zúñiga. .................................................................. 41 
Gabriela A. Veronelli 
Adam Martínez  
 

Un pensamiento para la producción, reproducción y  
desarrollo de la vida humana y la naturaleza en comunidad.... 56 
Abdiel Rodríguez Reyes  
 

“La voluntad-de-vida y el consenso crítico del pueblo: 
principios material y formal positivos de la                     
Política Creadora” .......................................................................... 72 
María Magdalena Becerra 
 

El realismo crítico como imperativo democrático. Pueblo, 
participación y representación ...................................................... 97 
José Romero Losacco 
 

Dimensiones creativas de la Política de la Liberación: la 
transformación material ecológica- económica y la 
transformación del sistema del derecho.................................... 107 
Esteban Gabriel Sánchez 
 

Revolución, Estado, Pueblo y democratización desde la crítica 
creadora de la Política de la Liberación..................................... 115 
Frank David Girón Mego 

 



7 
 

PRÓLOGO 
 

Alicia Hopkins Moreno 
Política de la liberación crítica y creadora. 

El tránsito: de la intuición a la producción común 
 
 

Todo tránsito tiene un inicio y, sin embargo, en oca-

siones el inicio queda oculto, habitando el misterio de lo que 

no se nombra. En este breve prólogo quisiera hacer una es-

pecie de recorrido de ese tránsito que tuvo lugar en la vida y 

en la producción teórica de la Política de la Liberación dusse-

liana hasta llegar a los textos que se presentan en esta compi-

lación. Me ha sido imposible rastrear el inicio porque la refle-

xión y la necesidad política han estado ahí desde un lugar in-

definido para la explicitación teórica ya que nace, más bien, 

en el proceso de subjetivación de nuestro autor, anclado a su 

historia, a su formación, pero también al mundo que habitó 

y le interpeló desde este llamado a la justicia, propia de toda 

su pretensión de encontrar los fundamentos para hacer emer-

ger y crecer una política liberadora.  

Así que por cuestiones propiamente pedagógicas, con el 

fin de hacer explícita la continuidad histórica de la Filosofía 

Política de la Liberación como una producción dinámica que 

va respondiendo a las necesidades que la realidad y la coyun-

tura exigen, estableceré un punto de partida a finales de los 

años noventa. En este momento, Enrique Dussel se encuentra 

en un período de transición entre su Ética y su Política de la 

Liberación. En 1999 publicó en inglés sus “Six Theses Toward 

a Critique of Political Reason” (“Seis tesis para una Filosofía 

Política Crítica”) en la Radical Philosophy Review de Boston, que 

serán incluidas en el primer apartado de su obra Hacia una Fi-

losofía Política Crítica. Esta obra fue publicada por la Editorial 



8 
 

Descleé, en Bilbao en el año 2001, resultado de sus reflexiones 

compartidas como “Robert Kennedy Professor” en la Univer-

sidad de Harvard un año antes. Fue durante este período que 

se dedicó a exponer lo que se venía configurando ya como una 

“política de la liberación”. Aunque la reflexión política estuvo 

siempre presente en la obra de nuestro autor, es en este mo-

mento de su producción teórica donde empieza a cobrar una 

mayor concreción conceptual y categorial, por eso empiezo 

desde aquí este relato.  

La primera década del siglo XXI fue testigo de impor-

tantes luchas de transformación social en América Latina, lu-

chas que nacían del seno de los territorios defendidos por 

aquellos pueblos históricamente dominados desde la con-

quista y olvidados por el Estado, hasta las luchas populares 

que incorporaban sus demandas en procesos de transforma-

ción, recuperando principios latinoamericanistas, antiimpe-

rialistas, anticoloniales y plurinacionales. La reivindicación del 

socialismo del siglo XXI en la Venezuela chavista, en plena 

alianza con la Cuba castrista, la llegada a la presidencia de dis-

tintos gobiernos que fueron democráticamente electos a par-

tir de masivas movilizaciones populares contra el neolibera-

lismo y que buscaban generar mecanismos y estrategias de 

desarrollo conjuntas, fueron un escenario histórico inaudito 

que generó grandes cambios en la región, además de múlti-

ples debates políticos. 

Es desde este contexto histórico que la Política de la 

Liberación empieza a hacerse cada vez más explícita, que va 

a exigir un dinamismo teórico capaz de adecuarse a los pro-

pios procesos de transformación con el objetivo de hacerlos 

más inteligibles, de confrontar la política liberal y conserva-

dora que se erigía en su contra y con el fin, también, de marcar 

rutas y diques de contención para estos ejercicios delegados 



9 
 

del poder que precisaban de una teoría generadora de sentido 

crítico y a la vez creativo. 

En esa misión se embarcó nuestro autor que, cinco años 

después de Hacia una Filosofía Política Crítica, va a publicar las 20 

Tesis de Política en donde, de manera directa intenta dar respuesta 

a este escenario novedoso conocido como “la primavera lati-

noamericana”. Un año después, en el 2007, publicará su primer 

tomo de la Política de la Liberación dedicado a la reconstrucción 

de una historia mundial y crítica. Las 20 Tesis daban una res-

puesta concreta a los debates y problemas políticos que se deri-

varon de la coyuntura del momento. La Historia mundial y crítica, 

fue un trabajo que implicó la reconstrucción total de la historia 

de la política de tal manera que el mundo no empezara en Eu-

ropa y que derrocara, además, los grandes mitos eurocéntricos y 

racistas con los que se erigió la llamada “historia mundial mo-

derna”. Esto sentó las bases para una lectura histórica radical-

mente distinta mirada desde abajo, desde la periferia, desde las 

víctimas, a contrapelo, como recomendaría Benjamin. 

Luego vino el segundo tomo, el de la Arquitectónica, en el 

2009. Ya en Hacia una filosofía política crítica, hay una reflexión so-

bre la “maduración lenta de una “arquitectónica política que (…) 

va desarrollándose durante largas vigilias y desvelos” (Dussel, 

2001:9) en los que esboza tres momentos, sus principios funda-

mentales y define que la única manera posible de producir una 

filosofía política era llevar a cabo una filosofía política crítica 

(Dussel, 2001:12) que deconstruya la filosofía política moderna 

europea justificadora de la opresión y la dominación impuestas 

desde la colonia en los países del sur global. También ya desde 

la Ética de la liberación se planteaba la necesidad de emerger la crí-

tica del reconocimiento de la dignidad del otro que sufre. Esta 

fundamentación material de la ética será subsumida en la 



10 
 

dimensión crítica de la política de la liberación que va a trabajarse 

en las primeras dos décadas de este siglo. 

En este sentido, la política de la liberación pasa por un 

primer momento de comprensión de la materialidad de la histo-

ria narrada desde la voluntad de vivir de los pueblos fuera del eje 

eurocéntrico moderno; un segundo momento de construcción 

del aparato categorial que le permite fundamentar el poder de 

manera positiva desde la potencia de los pueblos de crear insti-

tuciones a su favor y los principios que fundamentan toda la po-

lítica de la liberación en su constelación constitutiva.  

Por su parte, la Política de la liberación crítica creadora, va a 

ser el último tomo de esta trilogía y va a tener un inicio y un 

proceso bastante sui generis. Habían pasado nueve años desde 

la publicación de la última Política cuando, en el 2018, el maes-

tro nos sorprendió con una propuesta que nadie esperaba. Era 

hora de que sus estudiantes diéramos continuidad a su trabajo 

teórico, la misión que se nos encomendó fue la escrituración, 

precisamente, de este tercer tomo. El proceso duró un año de 

trabajo colegiado, de escucha y de debate colectivo. Revisába-

mos cada uno de nuestros textos, los leíamos con detenimiento 

cuestionándonos tanto la lectura política de la realidad de una 

América Latina sumergida en la emergencia reaccionaria de 

una derecha rancia que había logrado desplazar a los gobiernos 

populares, como la interpretación y el uso de los conceptos y 

las categorías que la Política de la Liberación había puesto so-

bre la mesa hasta el momento y sobre las cuales habría que 

seguir construyendo.  

Estos seminarios son resultado y son creación al mismo 

tiempo. Son resultado de décadas de producción teórica, de aná-

lisis político, de compromiso ético para desarrollar una Filosofía 

Política nacida desde América Latina como herramienta de lu-

cha para todos los pueblos que enfrentan la opresión y la 



11 
 

dominación en el mundo. Y también son creación porque, de-

cíamos, aunque avancemos con pequeños pasos en la produc-

ción teórica tan vasta de esta filosofía, lo hacemos, caminamos 

abriendo nuevas brechas, respondiendo a contextos inéditos en 

la historia latinoamericana, a la expresión y formas de nuevas 

luchas que se inscriben en nuestro territorio.  

Ha sido un proceso fecundo de producción teórica 

que, en la medida de lo posible, logró, además, romper con la 

dinámica individualista del pensamiento y de la creación filo-

sófica típica de la academia eurocentrada. A su vez, fue un 

momento importante para comprendernos en la polifonía de 

nuestras voces, comprender y defender que esta escuela de 

pensamiento filosófico, que apuesta por la liberación, no se 

fundamenta en dogmas ni en postulados cerrados y que per-

mite, al contrario, la convivencia de una pluralidad de postu-

ras que desde distintas experiencias colectivas, militantes, per-

sonales, hacen uso del aparato teórico político de la Filosofía 

de la Liberación para sostener y fortalecer nuestras propias 

luchas, desde nuestros entendimientos y estrategias, lo que 

incluso, le ofrece una riqueza a este tercer tomo de la Política.  

La crítica creadora busca dar cuenta, por una parte, del mo-

mento en el que la arquitectura institucional de un gobierno 

dado históricamente ya no funciona en pos de la voluntad de 

vida del pueblo que le ha delegado su poder, sino que se ha 

fetichizado en su contra. Buena parte del contenido crítico 

enunciado de manera práctica y sucinta en las 20 Tesis será pro-

fundamente desarrollado en esta obra. Todos los principios de 

la política que se habían hecho explícitos en la Arquitectónica 

cobrarán ahora una dimensión negativa, una actualización en 

función de negar su negación, de legitimar la transformación, 

la lucha, la rebelión frente a un gobierno que se ha corrompido 



12 
 

alejándose de la fuente de toda legitimidad del poder que es el 

propio pueblo y le ha traicionado.  

A su vez, la dimensión creadora de la política teoriza 

sobre la constitución de un nuevo orden, sobre el paso de la 

crítica a la creación de lo nuevo, la nueva institucionalidad 

que pretende ser más justa que la anterior, aperturando me-

canismos y recursos para adaptarse y transformarse de ma-

nera más flexible a la crítica –siempre presente y necesaria-, 

postergando el inevitable proceso de deterioro, de entropía y 

fetichización a la que toda creación política está destinada.   

El tercer tomo de la Política de la Liberación ha sido 

producido por la escuela de pensamiento conformada en 

torno a la Filosofía de la Liberación. No se detiene en un 

círculo de discípulos, ni en las aulas que atestiguaron los en-

cendidos debates que tuvieron lugar para que naciera esta 

obra. La apuesta que la Asociación de Filosofía y Liberación 

ha hecho desde el 2014 por profundizar en su conocimiento 

y difusión se ha concretado en un seminario permanente que 

durante este semestre se abocó a revisar la obra aún inédita 

de este tercer tomo.  

Otras voces, otras lecturas nacidas de diversas latitudes 

de toda América Latina, desde México a Brasil, Argentina, 

Panamá, Chile, hasta Estados Unidos, siguen otorgándole a 

la obra un carácter colegiado que nos permite seguir fortale-

ciendo nuestra escuela de pensamiento. Somos nosotras no-

sotros dialogando entre nosotras nosotros. No como aque-

llos intelectuales en una torre a la que nadie accede y en una 

lengua que nadie comprende, sino en constante traducción, 

interpretación, interpelación, actualizando también en la re-

flexión sobre nuestros textos la propia crítica y la creación 

teórica. Es como una extensión del tercer tomo de la Política, 

la resonancia que permite seguir pensando colectivamente, 



13 
 

reelaborando desde los límites y repensando desde los puntos 

ciegos que nos permiten otras miradas. En este sentido, la 

Política de la Liberación, sigue creciendo y necesitamos, a la 

par de la propia dinámica de nuestra realidad latinoamericana 

que tanto nos exige transformación, sostener este movi-

miento crítico y creador. 

 Viene a mi memoria una escena de hace más de quince 

años en los salones de la Universidad Nacional Autónoma de 

México. El maestro Dussel nos interpelaba –ante los resabios 

eurocéntricos que encontraba en nuestras investigaciones- 

haciendo un llamado a leerle con profundidad, a comentar y 

a investigar sobre sus obras, a formarnos en la filosofía de la 

liberación y comentarla: “hablamos y conocemos de los pre-

socráticos porque Aristóteles habló de ellos, ahora les toca a 

ustedes hablar de la filosofía de la liberación para mantenerla 

viva en la filosofía mundial”. Y bien, ese gigante de la filosofía 

de la Grecia clásica sobre el que tanto se ha escrito, nos queda 

muy lejos, muy ajeno, pero lo que sí nos queda cerca -y es 

nuestra- es esta seguridad de que la Filosofía de la Liberación 

sigue creciendo, fortaleciéndose, expandiéndose por amplios 

territorios donde la exigencia de justicia se mantiene viva.  

Y no es que nuestra ambición sea académica, no se busca 

desplazar a otras escuelas filosóficas para posicionarnos en luga-

res del centro o más hegemónicos. Si partimos de que la teoría 

es un momento de la lucha, si partimos de que nuestra labor es 

hacer filosofía de la realidad y no de la filosofía, lo que celebra-

mos es que nuestra disputa por el sentido de un mundo más 

justo se instaure dentro del debate en un momento histórico en 

donde parece no haber ya esperanza ni salida posible, en donde 

el cinismo y el pesimismo abundan en el adormecimiento de las 

potencias transformadoras; lo que celebramos es que la filosofía 

política de la liberación sea una herramienta a la mano para 



14 
 

luchar, para seguir articulándonos y fortaleciéndonos, que sea 

otra expresión de esta voluntad de vivir que se encarna, también, 

en la palabra colectiva que presentamos en esta compilación. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



15 
 

Comentario crítico sobre el prólogo, § 29 y 30 de la 
Política de la Liberación 

 
Gabriel H. Salazar AFyL-México 

 
A la memoria de nuestro amigo y hermano Juan José Bautista 

 

Prólogo del volumen III 
 

La “Crítica creadora” -o tercer tomo que conforma la 

última parte de la Política de la Liberación- ha tardado más 

de 10 años de elaboración, en este año 2022 tenemos ya su 

publicación en el contexto de pandemia, síntoma de una crisis 

civilizatoria que ha convulsionando los sistemas en los cuales 

nos movíamos y orillándonos a adaptarnos a una nueva coti-

dianidad. Esto nos obliga a prepararnos ante una posible agu-

dización del momento agónico apareciendo como señal de 

esperanza el cambio de horizonte hacia otro mundo posible, 

un mundo donde quepan muchos mundos, lo que Enrique 

Dussel llama pluriverso analógico.   

Sabemos que del 2009 -año de la publicación del tomo 

II- al 2017 pasaron 8 años, los mismos que tardó Dussel en 

escribir la Ética de la Liberación (1998). Con independencia 

de lo expresado, para cualquier humano de más de 80 años el 

ritmo de trabajo ya no es el mismo que el de 40 años atrás. 

Por tanto, no sorprende que en las primeras líneas del volu-

men III de esta Política de la Liberación el maestro indique 

que “cambia el estilo de la exposición” (Dussel, 2022; 13), por 

lo que para el 2017 se comienza la tarea de trabajar el libro en 

seminarios de posgrado semanales en la UNAM; esto ya es 

una novedad por sí misma en la trayectoria teórica del maes-

tro, quien se percata sobre la necesidad de ayuda por parte de 



16 
 

la comunidad de discípulos que estábamos trabajando alrede-

dor de la Política de la Liberación, mismos que fuimos con-

vocados a escribir sistemáticamente. En el 2017 se anunciaba 

el final de la primavera de gobiernos progresistas de los países 

latinoamericanos; desde 1994 hasta 2017 los movimientos so-

ciales habían dado mucho que pensar a los teóricos de la fi-

losofía política mundial desplegando una gran movilización 

social, crítica innovadora y política creadora. En nuestra opi-

nión, y asumiendo el riesgo de equivocarnos, consideramos 

que estas experiencias fueron el caldo de cultivo para crear y 

sistematizar la parte “Crítica” de la Política de la Liberación.  

Para aquellos que hemos profundizado fenomenológica-

mente en la obra, el segundo párrafo del prólogo representa una 

declaración que emana del ser místico que se encuentra más allá 

del bien y del mal. Posee el tono de una revelación esclarecedora 

de profunda reflexión de autoconocimiento, es el descubri-

miento autentico de un viviente (muy semejante a la suicida ho-

nestidad de Walter Benjamin):  

 
La primera cuestión, que me dificultó durante años 
la exposición de este tercer volumen (sobre la Crí-
tica creadora, que es ahora la Tercera Parte de la po-
lítica de la liberación, quedando la llamada Arquitec-
tónica como la Primera Parte), es justamente la clara 
distinción del contenido conceptual y categorial de 
la Segunda Parte (negativa), que al mezclarse conti-
nuamente con la Tercera (positiva), impedía una 
clara captación de ambas. Al ahora distinguirlas con 
precisión, la exposición sistemático categorial se 
destrabó y adquirió un sentido dialéctico, pudiendo 
pasar de una categoría a otra sin saltos ni retrocesos 
confusos, en especial de la constelación segunda 
negativa a la tercera positiva. (Dussel, 2022; 13)          
       

 



17 
 

Esto de la “exposición dialéctica” del pasaje de una 

constelación a otra lo debemos comprender como un trabajo 

didáctico y pedagógico, como una exposición teórica necesaria 

y que, no por ello, la inconmensurabilidad de lo real de la reali-

dad se acomoda de manera perfecta al cuerpo de este para-

digma de investigación. No debemos confundir el nivel prác-

tico concreto complejo con el nivel teórico simple que surge 

de la abstracción del mundo fenoménico, al que se adscriben 

los tres tomos que componen esta narrativa. La exposición dia-

léctica y los pasajes categoriales son esquematizaciones teóricas 

para comunicar, compartir y dar a comprender lo que acontece 

en el campo político desde un peculiar modo de investigación 

y perspectiva. La disección y análisis con bisturí de punta de 

obsidiana entre crítica negativa (segunda parte) y crítica posi-

tiva (tercera parte) es posible solo teóricamente, puesto que en 

la praxis concreta se presentan diacrónicamente mezclados de 

manera compleja. 

 
Esta división de la antigua Segunda Parte (la Crítica 
anterior) en dos momentos sistemáticos (uno nega-
tivo y otro positivo) permitió hacer posible el pre-
sente volumen y es lo que ahora denominaré las tres 
constelaciones del proceso de la Política de la Libera-
ción. (Dussel, 2022; 13) 

    

Al analizar la crítica en dos momentos: uno negativo de 

destrucción, agónico; y otro positivo de creación, constructivo, 

se advierte que la estructura de trabajo de nuestro amigo Enri-

que Dussel utilizada durante aproximadamente 40 años de vida 

teórica da un giro, ahora es una deconstrucción del sistema de 

pensamiento en que se movía. Lo anterior es algo nuevo para él, 

un descubrimiento teórico importante, un avance dialéctico en 

su proceso de construcción; es la resistematización o salto 



18 
 

cualitativo propio de un pensamiento vivo que “desde el 2017 

agregará una tercera constelación”. (Dussel, 2022; 14) 

A partir del párrafo 8 y hasta el final de la primera parte 

del prólogo, Dussel nos lo había adelantado en 2020 al publi-

carlo en el primer trabajo del libro Siete ensayos de filosofía de la 

liberación con el título “Las tres configuraciones del proceso 

de la política de la liberación”. La elección de utilizar el con-

cepto de constelación y abandonar el de configuración se fue 

decidiendo en el proceso de diálogo con los autores, siendo 

sugerido por la lectura de Walter Benjamin. 

Nos podríamos extender en el análisis a profundidad 

de este prólogo donde está contenida y sintetizada toda la es-

tructura de la Política de la Liberación, pero no lo vamos a 

hacer. Solo enunciaremos de manera lógica y abstracta la es-

tructura simple; está constituida por tres constelaciones: 1) el 

orden vigente, 2) la crítica deconstructiva (negativa) y 3) la 

crítica constructiva (positiva). Las tres constelaciones, a su 

vez, están divididas para su análisis en tres momentos: a) au-

roral, b) clásico y c) agónico. Al interior del momento agónico 

de cada constelación se presenta teóricamente un pasaje dia-

léctico categorial sin saltos lógicos. De ahí que se haga nece-

sario presuponer la estructura del Estado como orden vigente 

dado, la destrucción del mismo ante los síntomas de decaden-

cia fetichista y la construcción de uno nuevo no fetichizado, 

lo que nos lleva a un concepto de Estado en sentido positivo.  

Otra distinción importante es la de mesianismo y pro-

fetismo. El mesianismo en un primer momento es crítico y 

destructor del sistema fetichizado; en un segundo momento, 

de acuerdo al devenir histórico, se convierte en el constructor 

del orden nuevo. El profetismo, por su parte, será la crítica y 

autocrítica permanente del orden vigente y también del nuevo 

orden. Mientras el mesianismo tiende a la fetichización 



19 
 

inevitable del nuevo orden, el profetismo se mantiene en un 

realismo crítico partiendo de la condición humana que nunca 

puede generar sistemas perfectos. Esto en esencia es el mé-

todo analéctico de la Filosofía de la Liberación subsumido en 

la Política de la Liberación. La crítica, entonces, permanecerá 

constante hasta que el ser humano siga vivo como especie; de 

aquí la vigencia de la Filosofía, Ética y Política de la Libera-

ción, paradigma teórico válido que llegó para quedarse en la 

historia de la humanidad.   

 

§ 29 La otra historia del imperio americano. La crisis del 
colonialismo y de la globalización excluyente  
 

El parágrafo 29 es una introducción histórica que sitúa 

las geografías y los calendarios, es el momento que toda Filo-

sofía de la Liberación -si se presume de serlo- debe de tener, 

ya que es ahí donde se presenta la génesis ideológica de lo que 

se pretende pensar; en el caso que nos ocupa supone una des-

cripción mínima del horizonte desde donde se avanza en la 

“crítica de todo el sistema de las categorías de la filosofía política bur-

guesa moderna”. (Dussel, 2022; 27) Esto de la “crítica de todo 

el sistema de las categorías…” es tomado del programa, método, 

metodología y técnica de investigación científica que utiliza 

Karl Marx para el análisis de la economía política; ahora, 

dando un paso adelante analécticamente, Dussel lo emplea en 

el campo político añadiéndole lo de “moderno”, que Marx 

sólo alcanzó a vislumbrar en la quinta redacción de El Capital, 

es decir, hasta después de la publicación del tomo I de El 

Capital (1867) -allá por 1868, cuando entabla conversación 

con los populistas rusos-.  

Para nosotros, la narrativa con que se escribe la historia 

es fundamental porque muestra el lugar de enunciación desde 

donde se lanza el discurso; en el caso de la Filosofía de la 



20 
 

Liberación es desde el lugar de la víctima. En el tomo I de la 

Política de la Liberación se bosquejó de modo general la his-

toria mundial, es el mejor ejemplo de lo que hemos denomi-

nado el materialismo histórico de Dussel, semejante al mate-

rialismo histórico de Marx. Apuntamos Marx -para no con-

fundirlo con Engels- porque que dista mucho de lo que el 

marxismo tradicional llamó “materialismo histórico”. Así 

pues, ambos (Marx y Dussel) parten del mismo fundamento: 

la vida material de la víctima.   

 En este § 29 de introducción histórica se pasa de la 

política mundial del tomo I a la historia de una región. Es un 

corte geográfico para delimitar el origen del centro de poder, 

con pretensiones imperialistas de dominio mundial, que 

afecta directamente a las naciones pluriétnicas de Abya Yala 

y estados modernos de América Latina y el Caribe.  

 
Ahora nos toca mostrar un horizonte internacional 
próximo a América Latina que enmarca la problemá-
tica de lo que denominaremos la Segunda Emancipa-
ción (cuyo objetivo preciso es un proceso liberador). 
Pensamos filosóficamente, en primer lugar, a) desde 
un lugar (el pueblo oprimido latinoamericano); te-
niendo en vista, en segundo lugar, b) un horizonte 
concreto de interpretación (la liberación ante el im-
perio <<norteamericano>> con la colaboración de 
las élites nacionales dependientes), que para algunos 
europeos o ciudadanos de otros continentes cultura-
les es lejano, pero no para América Latina, y menos 
para México, en donde estamos escribiendo estas lí-
neas. (Dussel, 2022; 27) 

    

El pueblo oprimido latinoamericano es el horizonte 

desde donde se pretende historizar; determinación geopolí-

tica estratégica, fragmento del mundo postcolonial y corte 

metódico necesario para pasar dialécticamente del todo a la 

parte. Tal es el aporte que hace a dicho frente, haciendo a su 



21 
 

vez un llamado a “ser pensados desde nuevas categorías filo-

sóficas que nos toca construir pacientemente” (Dussel, 2022; 

27), siendo la tarea pendiente que nos deja el desarrollo del 

materialismo histórico del filósofo latinoamericano. 

La interpretación de la historia desde el lugar de América 

Latina se sitúa en distinto ángulo a la construida desde Estados 

Unidos y Europa. Esta interpretación de nuestra historia es di-

namita que destruye las vías del tren y descarrila la locomotora 

de la modernidad que lleva como bandera ideológica la “<<fa-

lacia del desarrollo>> (desarrollismo)” (Dussel, 2022; 28), el cual 

pregona pseudoteóricamente la idea de que “todas las naciones 

siguen un mismo camino en su desarrollo económico, político 

o cultural. Y no es así.” (Dussel, 2022; 28). Para narrar la historia 

del imperio americano se toma como elemento clave el colonia-

lismo inglés y su desarrollo, situación que es distinta para Europa 

y también para América Latina. 

 
Estados Unidos fue una colonia situada geopolítica-
mente en una tal situación, y que contó originaria-
mente con una población tal (situación muy dife-
rente de Europa) que le permitió posteriormente 
desarrollarse de una manera sui géneris, que le dio la 
posibilidad después de la llamada II Guerra Mundial 
(1945) tener una hegemonía durante sesenta años, 
aproximadamente hasta su derrota en las guerras 
contra Irak y Afganistán. (Dussel, 2022; 28)  

 

Queremos desde acá hacer el llamado a poner atención 

en la periodización utilizada para ubicar el origen de la 

“<<República>> norteamericana (1607-1945)” (Dussel, 2022; 

29); para iniciar la interpretación de la otra historia del impe-

rio norteamericano se toma a la historia “<<oficial>> (Dus-

sel, 2022; 29)” de la república de los colonos puritanos pro-

cedentes de Inglaterra que invaden las costas orientales de 

Norteamérica en el siglo XVII, en el año 1607.  



22 
 

Está bien como broma, es bastante cómico si conside-

ramos que los primeros pobladores de Norteamérica cruza-

ron el puente de Bering hace 30,000 años AP, es decir, en la 

historia “oficial” se olvida, se oculta y se ignora la historia de 

nuestros pueblos originarios como el de los iroqueses y se da 

el argumento de que, al no vivir en ciudades urbanas de estilo 

europeo, son inexistentes, sin historia. Lo mismo pasa en Mé-

xico con la periodización histórica que promueve la 4T, 

donde la primera transformación comienza en 1810, olvi-

dando la creación del multepatl o “gobierno conjunto” (fede-

ración o liga de “hermanos iguales”) de Chichén Itzá que se 

sostiene desde el siglo IX al XII, sin mencionar su versión 

fetichizada con la triple alianza del imperio azteca del siglo 

XV, solo por colocar ejemplos cercanos. El corte histórico 

para explicar el “<<ser-colonial>>” (Dussel, 2022; 30) es 

1492 -con la invasión europea al continente Abya Yala-. En 

Norteamérica la invasión llega en 1607 y tiene características 

distintas a las que se presentaron en las colonias de la Corona 

Española, ya que se enraízan como comunidades de colonos 

sin subordinación política ni económica, desarrollándose de 

manera sui generis; esto decantará en una experiencia política 

republicana y democrática con autodeterminación soberana, “No 

hay milagros históricos”. (Dussel, 2022; 33)  

Una vez que se ha identificado el origen fetichizado del 

imperio, se comienza a reconocer el impacto de los pueblos ori-

ginarios que habitan el continente y han dejado huella indeleble 

en la cultura de esas comunidades utópicas de colonos.  

 

[438] En general se oculta en la historia oficial un he-
cho de gran importancia política. Si hay algo aparen-
temente original en la organización política de norte-
americana es la confederación de estados que forman 
una Unión. Esta novedosa institución política, que dio 



23 
 

unidad a las colonias primero, y después a los estados, 
fue una adaptación <<a la letra>> de la confedera-
ción de las Cinco Naciones Iroquesas (desde 1714 fueron 
seis por la incorporación de la nación tuscarora). (Dus-
sel, 2022; 38) 

 

Sin embargo, al ser tan fundamentalistas lanzaron la 

guerra de exterminio contra esos pueblos originarios sin 

éxito, prueba de ello es que ¡aquí estamos! Para la historia 

“oficial” “Lo cierto es que el exterminio de los indios fue to-

tal” (Dussel, 2022; 38). La otra cara de la utopía democrática 

de los colonos también oculta el impacto de los esclavos afri-

canos -del que emergió un racismo centrado en el color de la 

piel- y de los “<<blancos pobres>>” (Dussel, 2022; 42); con 

esto se llega a la conclusión de que “el sistema americano es 

todavía una dictadura más perfecta que la mexicana hasta el 

presente, y no ha sido puesta en duda por las grandes mayo-

rías”. (Dussel, 2022; 43)   

En el campo del pensamiento político filosófico actual, 

nuestro filósofo de la liberación desde la Ciudad de México 

lanza un llamado a hacernos cargo de los problemas plantea-

dos por la descolonización de postguerra (desde 1945), pues 

existe una especie de carencia de teoría adecuada para explicar 

este lapso de la realidad histórica; lo anterior implica “<<mun-

dializar>> la filosofía política en el inicio del siglo XXI. Tal es 

el propósito inicial de este tercer volumen de nuestra Política de 

la Liberación.” (Dussel, 2022; 70) 

El análisis de la concepción geopolítica “centro-perife-

ria” no desaparece con el fin de la guerra fría; sigue existiendo 

centro, aun es Estados Unidos; en un segundo círculo se sitúa 

a China y Rusia; en un tercer círculo la semi-periferia más 

desarrollada y en el último círculo la periferia empobrecida, 

que es buena parte de África, Asia y América latina. Esta 



24 
 

reconfiguración de la geopolítica es algo nuevo en el desarro-

llo del pensamiento filosófico de Dussel.  

 

Segunda Parte. La segunda constelación.  
La crítica mesiánica deconstructiva  
 

La primera constelación de la Política de la Liberación 

está expuesta en el volumen II. La parte primera de la segunda 

constelación es el momento negativo del sistema político vi-

gente, en otros términos, la deconstrucción de la necropolí-

tica en la que ha devenido el orden vigente que se había es-

bozado en la Arquitectónica; entonces, es crítica ontológica a 

la política fetichizada. Dicha parte negativa del tomo III se 

analiza en el capítulo 4 que se haya constituido por los § 30 al 

35; es necesaria como condición de posibilidad para adentrar-

nos en la parte de la crítica constructiva de la praxis política, 

la cual tiene como horizonte el crecimiento creador hacia otro 

mundo posible donde quepan muchos mundos o lo que lla-

mamos pluriverso analógico; esta segunda parte de la crítica 

es la tercera constelación descrita en el capítulo 5 y 6 que 

comprende los § 36 al 43. 

 

Capitulo 4. Crítica del orden vigente: el pueblo como  
actor colectivo y los principios normativos críticos  
 

El capítulo 4 es la superación o pasaje de la totalidad 

vigente, su negación necesaria para pasar a la nueva totalidad 

futura: 

 
Es optar por una actitud subjetiva y práctica de afron-
tar desde la debilidad y el escepticismo de los domina-
dos de los siempre vencidos a los dominadores del sis-
tema triunfante con la nueva fortaleza delos que 
arriesgan todo, hasta su propia vida, por abrirse a un 



25 
 

momento futuro metafísico, trascendental, donde el 
Otro/a logre su liberación. (Dussel, 2022; 83)  

 

§ 30. La fetichización del sistema político 
 

En este parágrafo se esbozan dos temas: 1) el de la in-

justicia o el “mal” en la política que deriva de la corrupción del 

fundamento de lo político, dado que el político como miembro 

de la comunidad no logra una praxis perfecta, ni gestionar 

instituciones que alcancen la realización plena del proyecto 

político aunque tenga una honesta y sincera “pretensión po-

lítica de justicia”; menos aún, si la voluntad patológica narci-

sista del representante por el egoísmo de sus intereses lo de-

bilita con dolo. 

 
[…] ciertos efectos negativos, en el mejor de los casos 
no-intencionales, que exigiría (en coherencia con 
esa <<pretensión de justicia>>) la corrección o 
enmienda de dichos efectos negativos políticos 
cuya responsabilidad el político no puede ignorar, 
en el corto o largo plazo. (Dussel, 2022; 86) 
       

2) El tema de la ética ante una política dominadora, la cual 

tiene como origen y fundamento a la víctima, el que sufre o pa-

dece la negatividad de los errores inevitables del sistema político. 

El orden justo con “honesta pretensión de verdad” es decodifi-

cado desde la perspectiva de la víctima como lo injusto.  

 
No es un juicio de valor, es un juicio empírico. Y 
esto, además, porque el simple hecho empírico del 
dolor, traumatismo o insatisfacción de un ciuda-
dano que sufre alguna decisión política o que una 
institución no logra satisfacer una necesidad que se 
acordó legítimamente como justa a ser cumplida, 
sitúa al orden político respectivo como injusto. La 
víctima se transforma así en la referencia privile-
giada del origen de toda transformación política, de 



26 
 

la crítica del sistema político, sea el que fuere y en 
todo tiempo (es una conclusión apodíctica, univer-
sal). Ella es el origen no sólo de la crítica, sino tam-
bién de la praxis originaria que deberá emprender 
el largo proceso de la superación del orden que se 
descubre como injusto desde la perspectiva del jui-
cio empírico (y no meramente como juicio de va-
lor) de la víctima política (que será también fre-
cuentemente víctima en otros campos prácticos ta-
les como el económico, de género, de raza, de edad, 
de cultura, etc., como veremos). (Dussel, 2022; 86)        

 

Este párrafo muestra de manera ejemplar el fundamento 

transontológico de la Filosofía, Ética y Política de la Liberación: 

la víctima. De aquí surge el aporte de algo nuevo hasta ahora no 

desarrollado en ninguna de sus anteriores obras, estamos ha-

blando de la categoría Voluntad-de-Creación como valor político 

en cuanto posibilidad o mediación para la afirmación de la vida 

de la comunidad política.   

  
Desde aquí se abrirán tres posibilidades: voluntad 
como Voluntad-de-Vida, voluntad como Voluntad-
de-Poder, voluntad como Voluntad-de-Creación 
(que no será el simple <<poner valores>> nuevos 
en el <<eterno retorno de lo mismo>> nietzs-
cheano). Para que la vida humana sobreviva ni si-
quiera es suficiente la mera Voluntad-de-Vida pasiva, 
habitual, imitativa; será necesaria una Voluntad-de-
Creación que supere la Voluntad-de-Poder como 
dominio. (Dussel, 2022; 88)     

 

Entonces, resumiendo: “El sufrimiento de las víctimas 

lanzará un nuevo proceso, el proceso de liberación en sensu 

stricto.” (Dussel, 2022; 102)  

 
 
 
 



27 
 

Bibliografía 
 
Dussel Enrique (ed.), (2022), Política de la Liberación. Crítica 
Creadora. Volumen III, Trotta, España.  
 
Dussel Enrique, (2020), Siete ensayos de Filosofía de la Liberación. 
Hacia una fundamentación del giro decolonial, Trotta, España.     

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



28 
 

De los mesianismos al enosamento12: 
Libertación comunitaria de la política 

 
Hugo Allan Matos3 

 
 

Caminando... 
 

Este texto provocativo pretende precisamente ser una 

invitación a la reflexión desde un punto de vista otro. Así, es 

necesario expresar aquí todo el respeto por las dos perspecti-

vas expuestas por Alicia y Bernardo y llamar la atención que, 

con el tiempo obtenido para elaborar la reflexión, el límite de 

páginas para este texto, opté por un enfoque fundamental-

mente sintético, pero que cumple su función de despertar vo-

caciones a otra forma de ver el tema.  

Este es un camino que se escapa de los enfoques más 

comunes en nuestro medio, pero que se cree que es un ca-

mino válido por seguir, hasta que su autor esté convencido 

 
1 Los textos a los quales reagi aqui fueram os de Alícia e Bernardo, já 
que o excurso de prof. Dussel es una exigente retomada conceitual de 
algunas categorias e conceitos bem expressos en la arquitetônica.   
2 La categoria Enosamento, como la tengo trabajado, expresa simbolica y 
analogamente una mezcla de nosotros y nudos de una cuerda. En portu-
guês de Brasil la palabra nós expresa la primera persona del plural, pero 
também a los nudos de una corda. Eso quer presentar una categoria filo-
sófica no ontológica, pero desde la metafísica da alteridade de libertación. 
Esta mezcla expresa en nosotros no quer por ejemplo definir lo que és lo 
fundamento constitutivo de las comunidades, pero quer guardar la dimen-
sión de lo mistério – que hay en el infinito – y al mismo tiempo expressar 
esta encarnación en los sujetos históricos de esta constituición. Es una ca-
tegoria que la estoy trabajando a algunos años y que tiene a acrescer a la 
política de la Liberación, incluso en la temática del mesianismo, como lo 
expus aqui.   
3 Asociación de Filosofía y Libertación- Brasil. Correo electrónico de 
contacto: hugo.allan@gmail.com 



29 
 

de lo contrario. Y la principal invitación de este breve texto 

es que este tema fundamental sigue siendo el sentido de otros 

posibles encuentros entre nosotros4.  

Por lo tanto, les pido paciencia y apertura sensible a 

esta invitación y que caminen conmigo en esta breve, que no 

pretende de ninguna manera presentar una fórmula para este 

tema tan complejo, sino que pretendo permitir encuentros y 

desajustes importantes en este viaje que recorremos en Amé-

rica Latina, especialmente considerando las amenazas a nues-

tra extinción como especie,  causado en gran parte por erro-

res de un pasado reciente y, sin embargo, fuimos testigos de 

amenazas totalitarias tan grandes como las de la Segunda 

Guerra Mundial. Y aquí estamos.  

Metodológicamente ya os habéis dado cuenta de que 

yo opté por un intento de diálogo con vosotros, que no es 

aquí una opción didactista, sino epistemológica, el ejercicio 

de en la reflexión de un texto provocador, de política de libe-

ración, tratar de romper con la dureza ontológica, que ya no 

los percibo como posibles para traer alguna liberación, espe-

cialmente en un momento en que la verdad misma está en 

juego y cada día la filosofía y las teorías de lo que aquí llama-

mos “ciencias humanas y sociales” quedan relegadas a comu-

nidades muy pequeñas, que en gran medida solo se comuni-

can entre sí, con sus propios dialectos y en sus burbujas cada 

vez más restringidas y elitistas,  reabastecido por las más va-

riadas ilustraciones o entonadas por sectarismos contracultu-

rales que pratican por otro lado, ataques gratuitos a cualquier 

 
4 Entre Nosotros, invoca la obra de Lévinas de mismo nombre, pero 
incluye lo concepto de sentido que el Lituano solo trabajó en su arti-
culo encontrado en la coletania “Humanismo del otro hombre”. La 
categoria Enosamento trabaja la question del sentido como fundamen-
tal para la política de Liberación.  



30 
 

forma de producción de conocimiento sistematizada. ¿Cómo 

caminamos a través de estos y otros ataques, tratando de ha-

cer que nuestra invitación sea siquiera considerada? Todavía 

en la opción epistemológica que he realizado y practicado, 

como ejercicio, está la ya mencionada desontologización5 y 

descolonización del pensamiento y su comunicación.  Sin em-

bargo, como esto es una reflexión entre nosotros, evitaré que 

me refiera teóricamente a todas las referencias de todos los 

conceptos y categorías traídos aquí a nuestra prosa mientras 

caminamos. 

Finalmente, espero que el probable tono melancólico 

o arrebatador que puedan estar realizando ahora pueda, en 

nuestro caminar por estas páginas, convertirse en esperanzar 

(Paulo Freire). Necesito tu ayuda con eso.   

Dos conceptos parecen ser fundamentales para la Política 

de Libertación en los dos textos en mi opinión: mesiánico y co-

munitario. No se trata de explicar el texto de Alicia e de Ber-

nardo, que has leído, sino de traerlos en pedazos, invitándolos a 

caminar conmigo y contigo. Es un diálogo con ellos. El primer 

párrafo, desde sus inicios, es importante que lo leamos:  

 
[471] Contra la afirmación de la política de la mo-
dernidad y del neoliberalismo que parten del indi-
viduo, del ciudadano como el sujeto o el actor pri-
vilegiado de la política, se intentará mostrar, por el 
contrario, que es la ruptura de la comunidad polí-
tica, el pueblo en sentido político pleno (p. 93) 

 

Aquí tenemos algo de principio para cualquier política 

que pretenda ser libertadora, al menos en la forma en que he 

 
5 Desontologización: esfuerzo en romper com las praticas epistemoló-
gicas que pretenden decir lo que son las cosas y compromiso con las 
formas de comunicación que buscan pensar en el como nos relaciona-
mos. Postura epistemológica en que la ética es privilegiada à ontologia.  



31 
 

concebido desde que leí la obra de Enrique Dussel. El pue-

blo, en pleno sentido político, es el lugar de legitimación de 

la política de libertación y es así, porque se opone a uno de 

los principios más queridos por el liberalismo: la noción an-

tropológica de sujeto individual, individuo. Este fundamento 

es evidente para la filosofía dusseliana incluso antes de la po-

lítica de liberación. Es en las lecciones de la antropología fi-

losófica que este problema aparece por primera vez. Todavía 

bastante heideggeriano, pero ya está allí. Se desarrolla en la 

década de 1960 en estudios publicados como "El humanismo 

semita", "El humanismo helénico" y "El dualismo en la an-

tropología de la cristiandad". Estas tres obras despliegan fun-

damentos antropológicos que fueron confirmados con la 

Ética Comunitaria, luego el encuentro con la categoría de al-

teridad, encontrando confirmación y actualización en el pro-

pio Marx con la categoría ser-viviente... Esta noción antropo-

lógica que hoy podemos llamar como alteridad, pero una al-

teridad que ya no es como la de Lévinas, sino encarnada (ba-

sar) y que se expresa por excelencia desde el grito y el rostro 

de la víctima, como nos enseñó la ética de la liberación. Si 

para Lévinas la alteridad por excelencia es expresa en la femi-

nidad, para Dussel, se expresa mejor en la  feminidad en que 

el grito de justicia es explícito. Desde el rostro de una mujer 

es posible contemplar la alteridad y el llanto sobre ella, como 

quiere Lévinas. Desde el rostro de una mujer negra o indí-

gena, en situación de mendicidad, son explícitos los gritos de 

respeto a su alteridad y justicia. Como afirma Dussel.   

Por las razones anunciadas en la introducción, sentí la ne-

cesidad de volver a esto: este texto quiere partir de la propuesta 

de que la política de la libertación crítica quiere ser menos un 

“manual de instrucciones", una descripción de los pasos necesa-

rios para la práctica política de la libertación crítica y más el 



32 
 

compartir una narrativa de percepción incierta y que a lo sumo 

quiere señalar algunos principios y cuestiones a pensar para la 

praxis. Espero que este "tono" del texto no desenmascare de-

masiado, ya que ni siquiera significa "Qué hacer"6 ni enunciar a 

fondo el descubrimiento conceptual de un juego complejo que 

alcanzará categorías brillantes que iluminen la realidad, enun-

ciando originalmente lo que tenemos que hacer. Al mismo 

tiempo, este texto no quiere burlarse de ninguna de estas cosas, 

si ocurren, no será por los méritos de su autor – que se existe no 

es un sujeto individual -, sino por la experiencia en las comuni-

dades donde se encuentra y obviamente la calidad de los textos 

propuestos para esta reflexión7.  

Espero que estés disfrutando de este recorrido, nos 

sentamos en esta plaza para tomar un "aire fresco" y conti-

nuar la prosa. Tus impresiones hasta ahora, aún no las he po-

dido contemplar, pero te dejo la invitación para cuando quie-

ras, compartir, porque me interesa. Volvamos al tema de la 

alteridad y la comunidad política.  

A partir de Lévinas, Marx y la apropiación que Dussel 

hace de ellos, yendo más allá, podemos entender que este Ser, 

fetichizado, alienado de sus comunidades, que se cree como 

individuo y que persigue ideales de felicidad y libertad igual-

mente fetichizados, está encerrado en una trampa en la que él 

 
6 Referência ao livro de Lenine. 
7 Perceba que es um ejercicio de refletir en la escrita los conceptos y 
categorias trabajados en la tecitura...Este es fundamental a mi ver, 
como expresado, ya que em Brasil, por exemplo, la filosofía y los textos 
críticos en general sufren desinteres total de la sociedade, dado la cul-
tura neoliberal del como hacer. Tenemos que desenvolver formas lin-
guisticas de comunicar las reflexiones de la filosofía de la liberación a 
los públicos. Mismo en la academia, ya que la filosofía por acá solo se 
sustenta en este espacio porque generalmente esta en las formaciones 
profissionales con las disciplinas de ética, antropologia filosófica, teo-
ria del conocimento, etc.     



33 
 

mismo se colocó: primero la coisificación antropológica de la 

posibilidad de no humanidad ya impuesta en el Debate valla-

dollidico, luego la autoincariedad de la posibilidad de poder 

filosofar, que ocurrió en los debates llamados "Libertación 

Mental" del siglo XIX y Leopoldo Zea los narra tan bien, los 

horrores de las dos Guerras Mundiales y nuestra resignación 

y alienación a los males de los que somos capaces como hu-

manidad, permanecen en general en postración ante las dic-

taduras militares en América Latina en las décadas de 1960-

1985 y aún hoy con las nuevas formas de colonialismos e im-

perialismos y en todas las opresiones cotidianas.  

El neoliberalismo ha ido radicalizando y expandiendo 

esta trampa, normalizando cada día las relaciones humano-

robot como más deseables que las relaciones humanas (polí-

ticas). La ontologización de la técnica y la cosificación de lo 

humano8 nos ha colocado en una posición donde la voluntad 

de vivir ya no es tan evidente9. El aumento de los suicidios en 

la mayoría de las culturas, las enfermedades psicológicas con-

temporáneas nos muestran un rostro impuesto e implantado 

en las humanas, que enmascaran a la alteridad y nos masifican 

como seres que producen, consumen o son inútiles. El hori-

zonte distópico está marcado y la exaltación de las pequeñas 

cosas como grandes parece ser una virtud heroica neoliberal para 

nuestro tiempo. Adultos que cuidan bien de su familia que a 

cada día mas son los robots. La despolitización se convierte 

en tal, alimentada por una secularización incluso de las 

 
8 Cómo bien reflete Heidegger. 
9 Este es um debate importante porque no se trata de la pulsion de 
muerte. Es mas complejo. Pues, hay por um lado las necropolíticas 
impostas por el neoliberalismo como sacrifício de los “indesejables al 
sistema” y aún la autopercepción de la vida como algo que no vale ser 
vivida.  



34 
 

religiones en las que lo sagrado está presente como un gran 

servidor del pueblo, a su disposición, para cumplir promesas, 

para dar dinero, estatus y poder. Todo converge al hogar y a 

la familia, incluso en este momento de pandemia, la tarea 

ayuda en la configuración de esta micropolítica que todavía 

no habilita a la comunidad10 en el núcleo familiar, ya que cada 

persona, incluso los niños están alienados de la convivencia 

de los demás, porque cada uno está en su pantalla, viendo sus 

cosas, desempeñándose a sus necesidades individuales. 

Así que tenemos que preguntarnos:  

¿A quién escribimos para discutir esta política de la li-

beración crítica creadora?  

Si las categorizaciones que hemos hecho de persona, po-

pular (plebe), comunidad etc. son apropiadas y factibles, tienen 

correspondencia en realidad, ¿dónde las encontramos?   

¿Te das cuenta de mi preocupación? Aunque a lo largo 

de los años hemos avanzado muy teóricamente, incluso en la 

formación política de personas “militantes”11 ¿en nuestra praxis 

política de libertación estas categorías han funcionado?  ¿No 

sería el espacio de sistematización teórica llamado Política de 

la Libertación Crítica el espacio creado por nosotros, ade-

cuado para traer nuestros éxitos y derrotas, las categorías y 

conceptos políticos que eran apropiados e inadecuados para 

la práctica y pensar juntos sobre los problemas traídos por las 

personas de sus comunidades? ¿No lo sé, pero que te parece?  

¿No quiero ser filosóficamente irresponsable, sé que el 

compromiso con este seminario y Afyl es el de la producción 

filosófica, que sé diferencia de la praxis política, pero la polí-

tica de liberación crítica no sería en sí misma la reflexión 

 
10 La distinción entre colectivo y comunidad es fundamental.  
11 Entonces volveré a este término, al comentar el texto de Bernardo. 



35 
 

filosófica sobre nuestra praxis política filosófica de libera-

ción? ¿Y creadora porque procura a partir de las críticas 

desenar caminos a seguir?  

Estas preguntas pueden tener más sentido al final de 

nuestro recorrido. ¿Podemos ir un poco más? La noche y el 

viento frío nos impiden meternos más en esta hermosa plaza 

pública, necesitaremos recogernos. ¿Vendrás conmigo un 

poco más?  

El neoliberalismo nos muestra su rostro totalitario y salvo 

las luchas entre los polos, para ver quién manda más, sobre todo 

entre EEUU, Rusia y China, el totalitarismo neoliberal mucho 

más efectivo que cualquier otro, llega a las voluntades, subjetivas 

directamente a cada persona, desde metodologías psicológicas 

avanzadas con mediación de las tecnologías de comunicación ac-

tuales, interfiere en los votos y sueños de cada persona, cada uno 

de nosotros. Dada la cuarta revolución industrial y el aumento de 

la escala de producción sin necesidad de mano de obra humana, 

el acceso a tecnologías de dominación y domesticación se popu-

larizan y incluso se dan, ya que gran parte de la humanidad no 

goza del derecho al trabajo, incluso al subempleo, disputado a ta-

pas en varias esquinas. Las ideologías del emprendimiento, el mé-

rito, el hágalo usted mismo, el adicto al trabajo… enmascaran lo 

explícito y la gran mayoría de las personas parecen buscar incluso 

inconscientemente: estar solos. La alienación de las comunidades 

parece ser la antítesis de cualquier posible liberación al ser hu-

mano, ya que éste, en su alteridad es un ser comunitario. 

Y aquí se evidencia uno de nuestros problemas centrales, 

y esto pasa por los dos textos y quiero señalar otra posibilidad 

de respuesta: ¿cómo se constituye la comunidad? Para intentar 

un camino de respuesta a esta pregunta, que siga los criterios de 

la ética de la libertación - materialidad, formalidad, factibilidad, 

antifetichismo y arquitectónica – leamos lo que Alicia nos señala: 



36 
 

Para esta Política, la salvación es la hora de la libe-
ración, de la destrucción de la dominación de la To-
talidad. El horizonte mesiánico de la libertación nu-
tre de sentido a la práctica política. El mesianismo 
paulino contiene categorías que le son análogas y 
que son colmadas de un sentido propio —el 
«resto», el «tiempo-ahora»—. Lo mismo sucede 
com el horizonte semita de Pablo: un monismo 
ético —que recupera la carnalidad, la corporalidad 
viviente como criterio de justicia— y la compren-
sión histórica de dos órdenes: el “reino de este 
mundo” y el “Reino de Dios” —que, en términos 
filosóficos, significarían la Totalidad vigente que se 
fetichiza y el ámbito transontológico o metafísico 
de la Exterioridad.  (p.  106) 

 

¿Estás siguiendo? ¡Ya casi llegamos! Solo un poco más. 

Esta noche oscura y fría que se nos ha impuesto, incluso des-

pués de un hermoso día de primavera -primavera política en 

América Latina, llamada Dussel- pero, vamos a un bar, ¿con-

tinuar la conversación? ¿Te gusta? Comamos algo, escuche-

mos a Mercedes Sosa, Calle 13, Ana Tijoux y continuemos 

nuestro paseo... 

Si existe el rostro totalitario del neoliberalismo, no ol-

videmos mirar, sentir y estar junto a los que están fuera de él, 

que no se han sometido. Hay miles de personas caminando, 

resistiéndose, encontrando otros caminos, que a menudo son 

bastante cerrados, como senderos selváticos, pero que con-

ducen a paisajes increíbles y otras posibilidades. Pero no po-

demos, ni por un segundo, olvidar que el mundo hegemónico 

que se nos impone como única realidad posible es el neolibe-

ralismo. Si los que se dedican a la política de liberación pue-

den ser clasificados como mesías es legítimo preguntarse de 

dónde viene este mesianismo. Y entonces sabemos la res-

puesta: de la comunidad. Y por ello, se imponen algunas últi-

mas pero fundamentales cuestiones desde los textos de Alicia 



37 
 

y Bernardo... Me encanta esta canción: Al Jardín de la Repú-

blica, ¿la escuchas? Hermoso, ¿no? ¡¿Vamos a bailar?! ¡¿Qué 

buena comida es esa?! 

El camino de respuesta para la constitución de la co-

munidad parece ser ante todo que demostremos que no hay 

comunidad, sino las comunidades en las que vivimos. Lo que 

constituye cualquier comunidad parece ser algo en común 

que todas las personas allí comparten. Algo qué es comum y 

da sentido a la existencia de un colectivo. Pero, ¿qué es? Exis-

ten varios tipos de comunidades: estudios, trabajo, ocio, de-

portes, etc.  Pero un tipo de comunidad parece distinguirse 

de todas las demás. Es la comunidad original. Desde su pra-

xis, Alicia nos señala: 

 
Frente a una relación social fetichizada, uma enaje-
nación técnica y una acumulación voraz que lucha 
por la productividad, urge pensar la reconstrucción 
de los vínculos comunitarios a partir de la organi-
zación de la reproducción de la vida. La constitu-
ción del pueblo tiene como criterio ético no sólo la 
materialidad de la vida, que es fundamental, sino la 
vida como comunidad. La liberación, la salvación, 
no sólo es colectiva, sino comunitaria, busca la 
construcción de una relacionalidad distinta. 

 

La comunidad originaria es la comunidad en la que nace-

mos, en mi opinión. Ella mantiene su distinción porque ahí 

es donde se darán algunas determinaciones con las que ten-

dremos que lidiar toda nuestra vida, sin haberlas elegido. In-

dependientemente de si el neoliberalismo quiere alienarla, ella 

está allí. En todas sus determinaciones de clase, étnicas, eró-

ticas, pedagógicas... y política. El primer paso hacia cualquier 

política de liberación, creo que no es la reconstitución, como 

señala Alicia, porque lo vínculo comunitario original o con 

las otras comunidades donde vivimos, siempre existió, lo que 



38 
 

hace el neoliberalismo -y la modernidad- es enmascarar, ocul-

tar, alienar este vínculo. Por lo tanto, es necesario que la pra-

xis política de liberación comience por crear instituciones, 

movimientos, prácticas que permitan la reanudación de la au-

topercepción de estos vínculos comunitarios, primero con 

una comunidad originaria y luego en todas partes a las que 

vive la persona12. Son comunidades. Pero eso todavía no res-

ponde a la pregunta que propuse anteriormente, ¿verdad? 

¿Qué constituye a las comunidades? 

Esta pregunta es central, así que la dejé para el final. 

Lejos de querer responder a la pregunta definitivamente, pero 

en una perspectiva de liberación, podemos volver a lo que el 

profesor Dussel nos enseñó allí: nacimos en una comunidad 

que nos determina de una gran manera. En el tiempo pre-

sente, vivimos de cara a un proyecto de futuro. Lo que deter-

mina mis elecciones en el presente es la cuestión del interés, 

de lo que tiene valor para mí, en vista de lo que es necesario 

para llevar a cabo mis proyectos futuros. ¿Te acuerdas de eso? 

¿Qué hace que el lugar donde nací sea una comunidad, 

cuando lo que reconocemos en común es un proyecto de fu-

turo? 13 Pero no el proyecto como contenido, sino cómo sen-

tido. No es uno que queremos, cómo realización a una falta, 

 
12 Mi investigación doctoral en filosofía en la Universidad Federal de 
ABC se ha dedicado a pensar esto, desde la categoría de enosamento 
como praxis política de liberación. A partir de aquí podemos tener pis-
tas sobre posibles fundamentos para nuevos psicoanálisis de libera-
ción. sin identidades.  
13 Aquí también hay una nueva temporalidad, que no es como la seña-
lada por Alicia, pero sería de espirales horizontales entrelazados, en el 
que el pasado de uno está vinculado al presente de otro, etc según el 
momento histórico de cada ethos...la temporalidad de uno ahora, pero 
que ya es la realización del pasado – ascendencia - , en el presente apa-
rente, viviendo ya en un futuro factible como posteridad responsable 
con mañana, con quien vendrá después de mí. La temporalidad a me-
nudo se rompe en la guerra y la festa, en lo coito y en el dolor. 



39 
 

pero uno al que queremos ir.  O mejor dicho, por donde que-

remos caminar. Y Alicia, de manera magistral, en un pasaje 

que mencioné anteriormente, habla de la importancia de los 

horizontes de totalidad y exterioridad. La política de la Libe-

ración, que cuanto más plural y múltiple sea, mejor será, com-

parte la exterioridad como significado. Se constituye en un pro-

yecto político con contenido, como todo proyecto político, 

tendido a la totalidad y al fracaso. Pero si se afirma como po-

lítica como sentido de exterioridad, ¿puede romper con la 

tendencia a la totalización? Aquí el mesianismo no puede ser 

de todas las personas de la comunidad. Las identidades no 

tienen validez alguna, si se entiende como esencias, el Ser, 

mientras que la primera persona del singular se convierte en 

un malentendido, todo liderazgo se valora no en su singulari-

dad, pero en su pluralidad, lo partidista no es deseado, porque 

al estar en la exterioridad la violencia no es un14 recurso polí-

tico, sino un medio para la resistencia legítima a la guerra y el 

exterminio se y solo se,  se niega cualquier posibilidad de al-

teridad y caminar por el exterior. ¿Y cómo es posible practicar 

la práctica política de la liberación en este sentido de exterio-

ridad en la oscuridad actual que nos impone el neoliberalismo 

con su fatalidad necropolítica y su auto necropolítico? ¿Cómo 

restauramos el sentido de pertenencia a la comunidad y nos 

damos cuenta de su fuerza? Una de las posibilidades ocurre 

aquí, en este bar, en la fiesta, donde compartimos lo que te-

nemos y cada persona recibe según su necesidad y cada per-

sona da según su posibilidad. Pero para tener la fiesta, la cena, 

es necesario que exista el trabajo que la habilite, en la que, en 

comunidad, en la exterioridad, produzcamos lo que necesita-

mos. La praxis económica de libertación generará flujos cul-

turales y sociales que gradualmente empoderarán a cada 

 
14 La guerra como origen de todo es uno de los grandes pilares consti-
tutivos de las identidades de la cultura moderna... 



40 
 

persona en sus comunidades, presentando alternativas, cons-

truyendo instituciones y mediaciones necesarias para la reali-

zación de proyectos comunitarios que darán vida a sueños 

que el individuo, se convierta en comunidad. Y así se hacen 

los enosamentos. A partir de flujos qué parten de los encuen-

tros entre las personas y la partilla entre ellas. Flujos econó-

micos que son también políticos, culturales y sociales. Y que 

en este momento de la obscuridad neoliberal lo fundamental 

es promover estes flujos, enosar, hacer nudos entre las per-

sonas tirándolas de su individualismo, desde sus necesidades, 

considerando sus posibilidades, generando flujos, criando 

instituciones, mismo que de forma intuitiva y poco filosófica 

inicialmente, la filosofía entrará después en la interpretación, 

consideración de actores fractais, actores fijos, determinación 

de los flujos…La política de la liberación, inicia a mi ver, con 

lo enosamento que son acciones que tiran las personas de su 

autopercepción individual y les permite verse cómo comuni-

dad y desde ahí abre la posibilidad de sentidos comunes, ne-

cesaria a la política de la liberación. Enosamento es una psi-

canálises de liberación desde la praxis económica? Talvez. 

Pero importa un trecho de una música de una banda brasileña 

llamada Nação Zumbi: “…con el estomago vacio no puedo 

dormir y con el estómago más lleno, empecé a pensar que si 

me organizo, puedo desorganizar; que desorganizando puedo 

me organizar…” 

Enosar-se es estar en comunidade, aun que en la desor-

ganización, indeterminacones, fluidez, es estar en sentido co-

mum, hacer políticas en sentido comum y en comum uni-

dade.  "Nadie liberta a nadie, nadie es libertado solo: los hom-

bres se libertan en comunión" (Paulo Freire). 

 

 



41 
 

Reseña “§33. La crítica de la esfera ecológica. El 
principio material crítico negativo de la política” 

de Enrique Téllez Fabiani y Jorge Zúñiga.  
 

Gabriela A. Veronelli  

Adam Martínez 15  
 
 

Introducción  
 

Esta reseña se presentó como texto detonador en la 

tercera sección del “Seminario Permanante Filosofía de la Li-

beración: Perspectivas y prospectivas. Ciclo III. Módulo IV. 

Política de la liberación crítica” el 11 de marzo de 2022, or-

ganizado por la Asociación de Filosofía y Liberación y por 

invitación de Gabriel Salazar. En tanto que texto detonador, 

se optó por un enfoque fundamentalmente sintítico de las 

perspectivas expuestas por Enrique Téllez y Jorge Zuñiga en 

pos abrir un espacio de conversación crítica y saludable. 

 

 
15 Gabriela Veronelli es profesora e investigadora de filosofía latinoa-
mericana y teoría decolonial, traductora y periodista argentina y mi-
grante en los EE.UU. Veronelli recibió su doctorado en 2012 en el 
programa transdisciplinario Filosofía, Interpretación y Cultura de la 
Universidad Estatal de Nueva York-Binghamton y fue investigadora 
postdoctoral en el programa de Estudios Latinoamericanos y Caribe-
ños de la misma universidad, y en el Centro de Estudios Globales y 
Humanidades de la Universidad de Duke. Previamente, obtuvo la li-
cenciatura en Ciencia Política de la Universidad de Buenos Aires y una 
tecnicatura en Periodismo en TEA (Taller Escuela Agencia, Argen-
tina). Sus ideas sobre la colonialidad del lenguaje y comunicación de-
colonial han sido publicadas en Universitas Humanísticas, Abeache, Polifo-
nía, Hypatia y volúmenes compilados, entre otros.  
Contacto: gabriela.veronelli@binghamton.edu 



42 
 

En tema general de §33 “La crítica de la esfera ecoló-

gica. El principio material crítico negativo de la política” de 

Téllez y Zúñiga es la relación entre el sistema capitalista y la 

vida, entendida ésta en el sentido más amplio posible: pre-

sente y futura, y humana y no-humana.  

Contrario a la política de muerte del sistema capitalista 

se promueve una política de la vida, una política que ofrezca 

las mediaciones necesarias para que la vida de todos y cada 

uno, incluida la naturaleza, sea posible. Parte de la tarea es 

delimitar el locus desde donde se hace la crítica al sistema ne-

cropolitico (desde la periferia, desde el locus de enunciación 

de las victimas del poder fetichizado.) 

La tesis principal es que el sistema capitalista niega la vida 

ante lo cual sea hace imperativa una transformación crítica, es de-

cir, una transformación que niegue la negación de la vida. Frente 

a la política para la muerte del capitalismo se propone y defiende 

una política para la vida. Para orientar la acción crítica transforma-

dora (que es siempre acción intersubjetiva) y, en concreto, las al-

ternativas de qué podemos HACER frente al sistema que ha de-

jado de responder a la vida humana y de la naturaleza, los autores 

plantean la necesidad de establecer tres principios de acción crí-

tica. En § 33 proponen el primer principio, el principio material 

negativo. Los otros dos principios se postulan el §34 (principio 

formal) y §35 (principio de factibilidad). El principio material ne-

gativo se refiere a la vida negada, es decir a la vida de las víctimas 

del sistema vigente que, incluyen, como se dijo, a la naturaleza:  

 
Debemos producir y reproducir la vida de los opri-
midos y excluidos, de las víctimas, y de la natura-
leza, descubriendo las causas de dicha negatividad 
y de- construyendo (o destruyendo) dichas causas 
institucionales, lo cual posibilitaría un mejor des-
pliegue del momento creativo posterior como 



43 
 

crecimiento cualitativo de la vida de la comunidad. 
(Téllez y Zuñiga, 2019, 241-242) 

 

A continuación, presentamos los principales elementos 

argumentales y conceptuales de esta tesis.  

El desastre ecológico y Antropoceno: los efectos nega-

tivos que el sistema capitalista ha producido en la esfera ma-

terial de la comunidad.   

Hasta el siglo XX las bases científicas del sistema capi-

talista no atienden a la pregunta por la vida. Sin embargo, la 

producción, por estar basada en la extracción, es e implica 

siempre no vida: destrucción y muerte.  

El capitalismo ha generado un desastre ecológico con 

efectos destructivos de proporciones globales: exclusión, em-

pobrecimiento, degradación y deterioro del ecosistema, aca-

paramiento del capital de élite sobre las riquezas de las nacio-

nes, sufrimiento del pueblo, indignidad del pobre, la viuda, el 

migrante y el huérfano.  

Las proyecciones de modelos matemáticos plasmadas 

en informes varios y los datos cuantitativos del desastre plas-

mados en protocolos internacionales (Montreal, Kyoto, parís, 

etc) nos dicen que no hay tiempo que perder.  

A la vez, las política liberal frente a este desastre y los con-

ceptos que dan cuenta de él como son el de “huella ecológica” 

(que se refiere a la “cantidad de naturaleza que se requiere para 

abastecer un sistema histórico de economía, en términos del 

consumo que requiere un cierto estilo de vida, culturalmente de-

terminado por ese sistema económico”), ‘día de sobregiro’ (que 

se refiere a fecha en que la demanda anual de los recursos natu-

rales por humanidad excede lo que los ecosistemas de la Tierra 

pueden regenerar en el mismo año), o “sustentabilidad” no sólo 

no cuestionan sino que invisibilizan la geopolítica de capitalismo 

y la relación económica entre países consumidores y el afuera de 



44 
 

dónde se extrae. Más aún, la política hegemónica vigente no sólo 

no plantea una transformación del capitalismo, sino que poten-

cia una guerra ideológica que lleva sus acciones militares a zonas 

claves de extracción. 

Al momento de concebir este desastre, el concepto de 

antropoceno (que refiere a los cambios geológicos generados 

por el ser humano) resulta útil en tanto que vincula constitu-

tivamente el desastre con el sistema económico capitalista. 

En el repaso de la filosofía política que atiende a la pre-

gunta por la vida y a la relación entre capitalismo y vida, el 

principal autor es Michel Foucault y su concepto de ‘biopolí-

tica’ y ‘biopoder’. Sin embargo, los autores plantean un límite 

en la política inspirada por Foucault a la hora de atender a la 

vida de la víctima, al sufrimiento del pueblo, a la indignidad 

del pobre, la viuda, el migrante y el huérfano.  

La perspectiva de Foucault estaría limitada por una dia-

léctica vivir/morir (la muerte de unos para posibilitar la vida 

de otros) en la que no hay posibilidad de que todos vivan. 

Este límite dialéctico bio/necro frente a la preocupación por 

la vida termina promoviendo una visión pesimista de la reali-

dad. Es la cultura posmoderna de la desesperanza con la con-

secuente apatía política, o peor aún con la consecuente guerra 

de todos contra todos y ‘sálvese quien pueda’ tan evidente 

hoy, por ejemplo, en los conflictos raciales abiertamente ar-

mados en los EE.UU.  

Dado este límite dialéctico bio/necro signado por la 

Totalidad moderna de la que el paradigmo Foucaultiano no 

escapa, la biopolitica resulta incapaz para pronunciar una crí-

tica a favor de la vida de todo lo viviente, los autores recurren 

al concepto de necropolítica de Achille Mbembe, un pensa-

dor de la Exterioridad.   



45 
 

Mbembe habla desde el lado oscuro de la modernidad, 

desde la (post)colonia. Desde la historia y experiencia de la 

esclavitud/plantación como la PRIMERA manifestacion de 

la biopolitica. Desde el locus de para quien la vida es 

muerte/tortura: el locus del esclavo (raw life). El Negro en 

África (y el Indio en América) son el sujeto excluido del la 

totalidad capitalista.  

Para la crítica Latinoamericana, la necropolítica es un 

término más adecuado que biopolítica entre otras cosas por-

que ofrecer una mirada histórica que incluye la primera mo-

dernidad y la colonización como momentos constitutivos del 

sistema capitalista. Otro aporte de Mbembe que es clave para 

la crítica Latinoamericana es la inclusión de la raza como cri-

terio de dominación fundante de la modernidad:  

 
“La raza es una de las materias primas con las que 
se fabrica la diferencia y el excedente, es decir, una 
suerte de vida que puede ser despilfarrada y consu-
mida sin reservas … El sujeto racista ve su propia 
humanidad no en aquello que lo une a los otros, 
sino en lo que lo separa … Las ideas modernas de 
libertad, igualdad, incluso de democracia son, desde 
esta perspectiva, históricamente inseparables de la 
realidad de la esclavitud. (Mbembe, 2006 citado en 
Téllez y Zuñiga, 2019, 235-236) 

 

Los aportes de Mbembe y la historia común con una 

política crítica desde América Latina se plantean en el marco 

macro del sistema-mundo y las aportaciones que hicieran 

conceptos y argumentos como el del neocolonialismo y colo-

nialismo interno (Pablo González Casanova), la teoría de la 

dependencia (Celso Furtado, Theotonio dos Santos, Fer-

nando Henrique Cardoso), la colonialidad/ descolonialidad 

(Aníbal Quijano), y la liberación (Enrique Dussel), etc.  



46 
 

Otro concepto importante en la preocupación por la 

vida (en el sentido amplio de vida presente y futura, y humana 

y no-humana) es el de responsabilidad tomado de la crítica de 

Hans Jonas.  

El ideal liberal de responsabilidad positiva genera una 

asimetría atemporal porque no da cuenta de una reciprocidad 

intergeneracional. No da cuenta de la vida futura, del ser que 

todavía no es. El fetichismo de lo inmediato imposibilita la 

afirmación de la vida de los que aún no son. 

La tecnología como instrumento del capitalismo, de la 

totalidad fetichizada que solo se fija en el presente se torna 

desde esta imposibilidad en irracional, en un instrumento de 

muerte: en lugar de liberar al ser humano, nos esclaviza. El 

futuro queda anulado en la persecución de ganancia y mini-

mización del esfuerzo. Y la ausencia de futuro genera miedo 

y desesperanza. No hay alternativa. No hay nada que se pueda 

hacer, solo esperar el fin. La pulsión apolítica referida antes 

se renueva y refuerza.   

Revelados los efectos negativos sobre la vida mundial 

(y sobretodo sobre la vida en los países periféricos) generados 

por la aplicación de políticas neoliberales basadas en una con-

cepción de libertad capitalista (orientadas hacia los fines que 

los representantes del sistema neoliberal han delineado para 

todos: la acumulación de capital y la propiedad del poseedor 

del capital sobre cualquier poder que no represente el au-

mento de la tasa de ganancias) [secciones 1 a 8 de §33], llega-

mos al momento del cambio radical en el horizonte de pro-

blematización: La posibilidad de superar el límite dialécticos 

bio/necro atrapado a la perspectiva de la Totalidad por una 

perspectiva desde la Exterioridad, entendida lo suficiente-

mente abstracta como para “no perder de vista las distintas 

determinaciones concretas, como la raza, los distintos 



47 
 

ejercicios de la sexualidad, las clases, el género, la edad, entre 

otros.” (Téllez y Zuñiga, 2019, 217)  

A partir de identificar e identificarnos con el dolor que 

provoca el desastre, el actor político de la liberación --siempre 

un actor en comunidad concreta, siempre un ser-ahí—com-

prometido con la historia y frente a la amenaza, al desastre, a 

la extinción, se pone en riesgo, se pone en el afuera, en la 

exterioridad.  Y desde allí debe pronunciarse por la vida de 

TODO viviente incluyendo las condiciones de posibilidad de 

su afirmación material.  

Esta afirmación debe involucrar también una fórmula 

política de responsabilidad a futuro que transcienda positiva-

mente el presente e involucre a comunidades en tiempos y 

condiciones distintas. La responsabilidad del “nosotros so-

mos si ellos serán”.  

La segunda parte de §33 los autores se concentran en 

desempacar la racionalidad del neoliberalismo y su necropo-

lítica, y en partircular sus armas ideológicas que nos hacen 

creer en los fetiches del sistema.  

Para esto recurren nuevamente a autores que son de la 

Exterioridad: Hinkelammert y de nuevo a Mbembe. 

Para dar cuenta de esta racionalidad, Hinkelammert 

dice que  

 
El espíritu de vida o muerte en una sociedad no 
puede ser analizado como un problema subjetivo o 
casual, ligado a la buena o mala voluntad de las per-
sonas; sino que es el problema de una determinada 
espiritualidad  institucionalizada en una determinada 
organización material de la relación entre los hombres. 
(Hinkelammert, 1981 citado en Téllez y Zuñiga, 
2019, 229) 

 



48 
 

A partir del la teoría marxista de fetichismo de la mer-

cancía de Marx, Hinkelammert plantea una INVERSIÓN 

EPISTEMOLÓGICA en el capitalismo: Las cosas devienen 

entidades animadas: los mercados sufren y esto no se puede 

aguantar, pero sí se puede aguantar la miseria de la gente. 

La inversión epistemológica anima el mercado y cosi-

fica la vida y las relaciones sociales y prácticas. Lo que im-

porta, lo transcendental no es la vida real de las personas-na-

turaleza y satisfacer sus necesidades vitales, sino la vida del 

sistema mismo que trae la muerte de todo lo demás, de todo 

lo viviente. Así́, la vida del sujeto humano y la naturaleza se 

someten a la idealización que el empresario tiene de la reali-

dad: una realidad idealizada en la cual el dinero es medio y fin, 

se autodetermina. 

Justificando esta inversión y su pulsión de muerte el 

capitalismo ha creado una ideología del fetichismo (W. Ben-

jamin). Se trata de una ideología económica en la cual el sujeto 

acepta que todo motivo de su fracaso es él mismo. El sistema 

funciona bien, funciona para todos, ofrece oportunidades 

universales para todos. Si hay alguien a quien criticar o culpa-

bilizar no es al capitalismo y su ideología del libre mercado, 

sino al sujeto mismo, el sujeto que no puede adaptarse al me-

dio. Como dice Hinkelammert:  

 

El capitalismo es una religión que intenta subjeti-
varnos con dogmas de rational choice y el utilitarismo 
entre otras, y que se justifica a sí mismo. Las armas 
ideológicas del capitalismo son esas armas de justi-
ficación: los relatos, las imágenes, los discursos, las 
categorías y conceptos que funcionan como el es-
pejo que “invierte la reproducción de la vida real y 
hace visible al fetiche e invisibles a las necesidades 
de la vida real. ((Hinkelammert, 1981 citado en Té-
llez y Zuñiga, 2019, 230)  



49 
 

 

Es de destacar que dentro de las armas ideológicas del 

capitalismo está la educación de tipo corporativo que vemos 

avanzando en nuestras universidades y centros de estudios 

avanzados: Una educación que internaliza la aceptación de 

que el fracaso o el éxito del ser humano depende de su for-

mación o capacitación más o menos adecuadas para el mer-

cado de trabajo.  

Con Mbembe y su Crítica de la razón negra (2016), los 

autores destacan que las armas ideológicas tienen como fun-

ción la internalización de una forma histórica de dominación 

y exclusión, sea de género, de raza, de edad, económica o 

política, razón por la cual necesariamente se abren DISTIN-

TOS frentes de transformación del sistema vigente.  

La tensión entre el sistema fundado en el necropoder 

y la construcción de un sistema fundado en una política de la 

vida implica: 1) el sistema necropolítico se funda en una 

forma específica de ejercer el dominio, el necropoder; es, a su 

vez, una forma específica de hacer política en el sistema feti-

chizado (Hinkelammert); 2) éste se corresponde con la necro-

política de Mbembe, se puede decir que el sistema necro-

político es un sistema político fetichizado o bien que el sis-

tema político fetichizado deviene necropolítica; 3) la fetichi-

zación del sistema político consiste en la inversión de las re-

laciones entre los miembros de la comunidad política media-

das por artificios creados por la propia comunidad; la inver-

sión consiste en que los artificios producidos por la mente 

(ideologías, mediaciones físicas, conocimientos científicos, 

mitos, prejuicios, fines, modelos trascendentales, utopias, 

etc.) comienzan a adquirir vida propia colocándonse por en-

cima de la vida del ser humano y la naturaleza; 4) la acción 

política fetichizada funda los artificios de la dominación y la 



50 
 

exclusión en un sistema que necesita de su justificación; 5) 

estos artificios necesitan ser producidos por la acción política 

ya que para ella, la realidad práctica la producen los fetiches y 

no el sujeto y la naturaleza; 6) el sistema fetichizado, necro-

político, pretende rebasar un principio inquebrantable: el 

principio material de la vida del sujeto viviente y la naturaleza. 

El sistema necropolítico intenta evadir la irrebasabili-

dad de la vida (i.e. la vida del ser humano y de la naturaliza 

son condiciones de posibilidad de cualquier realidad hu-

mana). Ante el qué hacer frente a este orden fetichizado y 

desesperanzador, el sujeto o la comunidad política crítica ejer-

cen su autonomía y libertad ante el sistema. Esta es la transi-

ción de potencia a potentas. Es el momento en que el sujeto 

comienza a ser el sujeto rebelde, el sujeto que deja de creer 

en los fetiches del sistema y comienza a creer en sí mismo; 

que se reconoce como sujeto viviente con dignidad. Y ante el 

sistema dominador el sujeto comienza a ver la transforma-

ción necesaria como un momento político esencial. Esta 

transformación se revela como necesaria por el hecho de que 

en el sistema actual, que oprime o excluye, es uno en el cual 

ya no se puede vivir.  

Esta transformación, sin embargo, no puede hacerse 

de cualquier forma, no se trata de actuar por actuar de forma 

crítica. Es necesario delimitar los principios de la acción 

crítica. El principio material negativo plantea:  

Debemos producir y reproducir la vida de los oprimi-

dos y excluidos, de las víctimas, y de la naturaleza, descu-

briendo las causas de dicha negatividad y de- construyendo 

(o destruyendo) dichas causas institucionales, lo cual posibi-

litaría un mejor despliegue del momento creativo posterior 

como crecimiento cualitativo de la vida de la comunidad. (Té-

llez y Zuñiga, 2019, 241-242) 



51 
 

Siguiendo este principio, la praxis y denuncia críticas 

desde el locus de las víctimas comienzan a mostrar la SIN-

RAZÓN del sistema. Lo racional, lo obvio, el nuevo sentido 

común, comienza a poner en cuestión el sistema, que comienza 

a develarse como sinrazón, como irracional, como anormal. 

 
§ 34 De La Crítica Del Sistema Del Derecho. El Principio 
Formal Negativo De Legitimidad Política  
Adam Martínez 
 

Nos parece que en este parágrafo 34 del tomo III hay 

por lo menos tres momentos importantes que hay que desta-

car, los cuales aquí esbozaremos y que después analizaremos 

en mayor detalle. En primer lugar, el autor nos presenta, de 

manera sucinta, con lo que fundamenta la situación fetichi-

zada, dominadora y necrófilo de un estado de derecho mo-

derno. Aquí la cuestión gira en torno al discurso del “estado 

de naturaleza” y la ontología de la individualidad moderna– 

temas que son fundamentales para la idea del contrato en la 

modernidad. Estos dos temas son suficientes para comenzar 

a percibir porque es que el estado del derecho en la moderni-

dad pasa a ser dominador colonizante, excluyente de la vida 

comunitaria al cruzar el atlántico. En segundo lugar, para en-

tender la legitimidad del momento negativo—la ilegalidad 

justa que es fuente de una nueva vida ya no muerte y un 

nuevo contrato basada en el consenso de la comunidad nosó-

trica—el autor describe las categorías relevantes del pensa-

miento de San Pablo. Aquí la Ley se descubre como injusta y 

se afirma la locura y lo incomprensible para la razón centrada 

fetichizada. Por último, las categorías paulinas sirven para ilu-

minar el movimiento Zapatista que se levanta en contra del 

Porfiriato a comienzos del siglo XX. Este enfrentamiento en-

tre un sistema ancestral, nosótrico, y un sistema que apunta a 



52 
 

la modernización, nos ayuda a ver las bases nuevas de un con-

trato consensual, un derecho que surge desde el pueblo, 

desde la comunidad, el sujeto nosótrico. La descolonización 

aquí cobra un sentido importante: se trata de la afirmación de 

esta intersubjetividad (y las condiciones que la posibilitan)—

aquí descrita como la fuente de lo político, del derecho y un 

contrato nuevo—y la negación de las bases obsoletas del or-

den vigente—el individualismo solipsista moderno que tam-

bién es una subjetividad blanca, masculina, cristiana, hetero-

sexual, y capitalista. Habiendo atravesado el recorrido aquí 

descrito, el texto termina con la exposición del principio for-

mal negativo de legitimidad política:  

 
Normativamente el político (sea representante o 
ciudadano participante) debe, en primer lugar, negar 
críticamente la legitimidad del orden político vi-
gente cuando se ha fetichizado, cuando deja de fun-
damentar un estado de justicia. (p. 265) 

 

En el primer momento del texto al que nos referimos 

en lo anterior, el autor describe como, con las justificaciones 

Hobbesianas que bien conocemos, se fundan el contrato so-

cial y el estado del derecho al nivel teórico/filosófico. En este 

punto, el hipotético “estado de naturaleza” es el mito sobre 

el cual “...se edificará nada menos que el orden liberal, la sus-

tantivación de la Modernidad madura” (p. 249). Como vimos 

en nuestro estudio del Tomo I de Política, la interpretación 

del ser humano como egoísta únicamente interesado en al-

canzar su propia supervivencia — una interpretación que 

postula el estado en el cual se encuentran los “salvajes” de la 

tierra, en la cual prevalece una “guerra de todos contra to-

dos”—  es fundamental para la justificación del poder sobe-

rano que ejerce la dominación para mantener orden y para 

sostener la civilización. El “estado de naturaleza” está 



53 
 

también, como indica el autor, al fondo de las justificaciones 

de las invasiones de los pueblos de nuestra américa: “Es así 

que los pueblos indoamericanos vivirían en una situación de 

barbarie, lo que implícitamente le otorga al mundo europeo 

la facultad, la obligación, de ‘civilizarlos’” (p. 250). 

Es entonces que en este parágrafo 34 se toma el pen-

samiento Paulino para entender la transición de un dominio 

fetichizado que niega la vida del Otro, a una nueva legitimi-

dad que surge desde lo que no es. La cuestión gira en torno a 

lo siguiente: “La Ley, el sistema de derecho, la razón, no tie-

nen valor cuando inoculan la pulsión de muerte” (p. 252). Al 

afirmar la muerte, un sistema que practica una necropolítica 

parece perder su pretensión de verdad y justicia, ya no es le-

gítimo en la mira de los que lo sufren, los que no son para el 

sistema. Es así entonces que se presenta al mesianismo como 

el llamado a “ser los protagonistas en la construcción de un 

nuevo mundo...” (p. 252). El autor afirma que hay “cabida” 

en este marco para los marginalizados y excluidos de diversos 

contextos, para los que “la razón dominante y eurocéntrica 

ha dejado sin razón” (p. 252). 

Y así el autor nos presenta con un ejemplo concreto-

histórico en el cual podemos percibir este tránsito hacia una 

nueva legitimidad que parte de un sistema fetichizado necró-

filo que intenta sacrificar la vida del Otro a sí mismo. Como 

está descrito en el texto, a fines del siglo XIX y el comienzo 

del XX, el Porfiriato justificó el despojo a campesinos mexi-

canos de tierras comunales con el pretexto de modernizar a 

México, que significa, como bien sabemos, el darle “paso li-

bre a los capitales extranjeros y metropolitanos, necesitados 

de expansión hacia las economías subdesarrolladas...” (p. 

253). Los pueblos yaqui y maya, entre otros, formaban el no 

ser del reino neocolonial que se venía desplegando, los que, 



54 
 

con su ser nosótrico-comunitario, eran incom-prensibles, lo-

cos, y sin razón, legalmente despojables y violables. Colocado 

en esa situación, el pueblo de Anenecuilco, “...una comunidad 

con 700 años de antigüedad...un cuerpo cuya articulación 

obedece a su particular racionalidad política interna y que, 

como tal, genera su propio proceso de legitimación, su propia 

forma de gobierno, sus propias autoridades” (p. 254) se de-

clara en un estado de rebelión para enfrentar a las fuerzas que 

ponen su vivir en riesgo. Este proceso, por el cual se llega a 

elegir a Emiliano Zapata para encabezar la afirmación de su 

vida comunitaria, ejerciendo un poder obediencial, nos sirve 

para vislumbrar la manera en que se articulan las categorías y 

los conceptos de la Política con la realidad concreta-histórica 

en la fase negativa. Analecticamente, desde la exterioridad por 

medio de un consenso comunitario negativo, el pueblo de 

Anenecuilco se levanta en contra de la Ley del sistema vi-

gente—una ilegalidad justa—que se había vuelto autorrefe-

rencial e incapaz de oír la voz del Otro que exige justicia, co-

munidad, tierra, vida. No se trata meramente de una lucha 

por distintos intereses, sino algo más, es una lucha por la vida, 

en contra del ser canibalista, solipsista, europeo que busca sa-

crificar la vida nosótrica—un ser que se aproxima desde un 

horizonte distinto y es así incom-presible—a su dios. 

Para concluir esta reflexión sobre este parágrafo 34, 

nos gustaría destacar algunos elementos del texto que nos ge-

neran cuestiones que pueden ayudar a “detonar” la discusión 

en este espacio. Primeramente, una vez más se percibe la au-

sencia de la mujer y de la cuestión de la opresión de género. 

Si bien en la comunidad que se reúne para elegir a Zapata, 

como se menciona, pudo haber habido algunas viudas, la mu-

jer aún parece permanecer afuera, incluso de la misma noso-

treadad—aun no es. Además, de nuevo emergen los grandes 



55 
 

individuos—Madero y Zapata—como los héroes de la histo-

ria. Quizás sería interesante considerar cómo es que se recon-

cilia una filosofía que se funda en el pueblo, la comunidad 

nosótrica, con una visión de la historia donde un hombre 

emerge como protagonista. Seguramente se trata del lide-

razgo crítico, del mandar obedeciendo, pero a lo mejor en el 

rostro cubierto de los militantes de la EZLN, el cual quizás 

impide el surgimiento de uno más que otros, que guarda dis-

tancia, que recusa a ser subsumido por la mirada totalizante y 

guarda anonimidad, hay una lección.  

 

Bibliografía 
 

Téllez, E y Zuñiga J. (2019) “§33. La crítica de la esfera eco-
lógica. El principio material crítico negativo de la política”, en 
Dussel, E. (ed.) Política de la Liberación. Crítica creadora. TomoIII, 
203-243. Manuscrito. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



56 
 

Un pensamiento para la producción,  
reproducción y desarrollo de la vida humana y la 

naturaleza en comunidad 
 

Abdiel Rodríguez Reyes 16 
 
 

Vamos a comentar brevemente los epígrafes 35 y 36 

del tercer tomo de la Política de la liberación. Crítica y creadora. 

Vol III (2022), que, como ya sabemos, es una obra colectiva 

de los discípulos y colaboradores más avanzados y cercanos 

a Enrique Dussel. Es decir, estamos ante una obra colectiva, 

la cual busca darle continuidad a la reflexión política pro-

puesta por Dussel ahora como una comunidad de reflexión 

crítica. Antes de continuar, queremos aclarar lo siguiente, 

como formamos parte de esta comunidad, pensamos con ella 

desde la unidad en la diversidad, no necesariamente a pie jun-

tilla, pero si asumimos ⎯ incluso críticamente ⎯ el conte-

nido de su exposición.  

No está de más recordar que, esta Política es como se-

ñalan los autores, una “filosofía política crítica o de libera-

ción” y, también, revolucionaria, porque busca la transforma-

ción radical, es decir, desde las raíces. Aquí estamos aún en el 

momento negativo, pero pensando en el positivo creativo, en 

medio siempre lo táctico y lo estratégico, para lo cual es im-

portante tener en cuenta los tiempos: lo inmediato y la larga 

duración. Sobre qué es lo breve y urgente, pero también el 

fondo; además, qué es lo que se tiene que planificar a largo 

plazo. Cabe destacar en esta etapa del despliega de la Política 

se va haciendo cada vez más explicitico los supuestos 

 
16 Doctor en Filosofía por la Universidad del País Vasco y profesor en 
la Universidad de Panamá. 



57 
 

contenidos en ella, eso no quiere decir que, ya todo este he-

cho, aún falta seguir trabajando, diseñando en comunidad.  

Esta Política, siguiendo al maestro, sigue siendo popu-

lista cuando dice “el pueblo postula”, a pesar de la mala 

prensa de este concepto. Muy a pesar de los trabajos de Er-

nesto Laclau y el propio Dussel en tratar de esclarecerlo. En 

síntesis, es dejar que el pueblo reflexione qué quiere y sea pro-

positivo. Esta Política está basada en principios éticos, no po-

dría ser de otra forma, una política sin ética está a merced de 

la corrupción (de una política corrupta), como es lo habitual. 

Es desde esta Política con principios éticos que, se busca esa 

pretensión de justicia. ¿Cómo se logra? No hay una respuesta 

unívoca, pero sí de que solo a través de la correlación entre 

lo que enunciamos y lo realizado, quedándonos muchas veces 

en lo primero. Allí, la factibilidad juega un papel fundamental, 

concretamente el “hacer”, una pregunta como ¿qué hacer? 

mantuvo en vilo a Lenin el siglo pasado. La factibilidad tiene 

que responder a esa pregunta, y realizarlo. Pasar de la pre-

gunta a la acción. “La factibilidad […] es el último eslabón de 

la cadena” de la transformación de este orden vigente.  

El concepto pueblo estará presente a lo largo del texto, 

como también praxis y paradigma de la liberación. Sobre este 

último concepto de paradigma, estamos obligados a comen-

tar lo siguiente, no es un asunto menor hablar de paradigma, 

ya que supone un cambio, además, un conjunto de saberes 

sustentadores de ese cambio, por ejemplo, a finales de los se-

senta surgió la filosofía de la liberación ⎯ y, más reciente 

mente surgieron las perspectivas o posicionamientos decolo-

niales, lo cual alimenta a su vez al conjunto de teorías ⎯. El 

surgimiento de esta, evidencia precisamente que estamos ante 

un escenario donde puede emerger otro paradigma, llámese 

de la liberación. Un paradigma no se construye de un día para 



58 
 

otro, ni se destruye rápidamente. Es decir, unos nuevos lentes 

para ver la realidad no surgen espontáneamente, y estos lentes 

no son solo para contemplar la realidad, sino transformarla.  

¿Quién o qué transforma? Definitivamente la sociedad 

se tiene que transformar. Pero también el pueblo, tiene que 

tomar conciencia como pueblo. Pero este no es como la 

“multitud” de Toni Negri. Tenemos que ser más específicos, 

desde la filosofía de la liberación, y como estamos pensando 

en varios niveles de lucha, y no solo desde el derrotismo, de 

estar siempre en oposición, sino que es, además, una pro-

puesta con vocación de poder, también estamos pensando en 

las instituciones públicas, ya sea con un nuevo contenido, sea 

por la vida o aquellas creadas para su reproducción. Enton-

ces, sin dejar nada en el aire, tenemos que ser cada vez más 

explícitos. Sobre la pregunta planteada, la respuesta es “los 

sujetos al participar políticamente son ya siempre miembros 

de una comunidad de actores políticos”. Es decir, son los ac-

tores políticos en plural constituido como comunidad con un 

compromiso ético (en base a principios) quienes transforman 

el orden vigente para la muerte, por uno nuevo radicalmente 

distinto por la vida.  

Este orden vigente es para la muerte porque el sistema 

económico imperante despoja no solo de los bienes materiales 

para vivir, sino también las energías espirituales. En este orden 

vigente en que históricamente nos han despojado de todo y 

prácticamente dejado sin nada, se aleja el horizonte del Buen Vi-

vir, implantado el Mal Vivir; lo causante de calamidad, enferme-

dad y dolencia, de tal forma no se podría reproducir y afirmar la 

vida. Como este orden vigente y su sistema económico es tota-

litario (Franz Hinkelammert diría “totalitarismo del mercado” 

entonces, para hacer la crítica de desmontaje, de destrucción 

como diría el maestro Dussel, tenemos que ubicarnos 



59 
 

categorialmente desde la “exterioridad”. Así, desde ese posicio-

namiento categorial, es la crítica del oprimido, desde la exterio-

ridad del orden vigente de la totalidad.  

El punto es innovar hacia un otro orden para la vida, 

en que tengamos un futuro “sustentable”; aunque este con-

cepto ya ha sido subsumido por el lenguaje del orden vigente, 

con eso del desarrollo sostenible u objetivos del desarrollo 

sostenible. Un futuro sustentable es “poder vivir dignamente 

en comunidad”, esto implica, incluyendo los denominados 

objetivos del desarrollo sostenible, por ejemplo: igualdad del 

género o el derecho al agua limpia, por citar a algunos, pero 

esto no es posible si tenemos un orden vigente del despojo y 

feminicida. Para un futuro sustentable, no es suficiente la sos-

tenibilidad, así como la tenemos concebida, se requiere de 

transformar también la matriz económica. No es compatible 

el capitalismo con la equidad y con el derecho al agua, porque 

esta última es considerada una mercancía y en esta sociedad, 

las mujeres ni siquiera pueden decidir sobre sus cuerpos. Un 

futuro sustentable es posible en la medida de remover hasta 

las raíces del problema y no solo quedarse en la superficie.  

Los actores políticos constituidos como “comunidad 

crítica”, con una praxis liberadora ya tienen una plena con-

ciencia distinta a la burguesa, capitalista. Son en algunos ca-

sos, quienes postulan la disolución del Estado, sí, pero el Es-

tado burgués, capitalista y con todos los adjetivos que le po-

demos incluir. Lo anárquico en este sentido no sería un fin 

por sí mismo. Solo sería una etapa (anárquica) para la creación 

de lo nuevo o del nuevo contenido para las instituciones que 

conforman el Estado. Cuyas características rectoras sean la 

reproducción y afirmación de la vida y no otra burocracia. Las 

instituciones para lograrlo no pueden ahogarse en la tramito-

logía burocrática. Ya sabemos que la improvisación y el 



60 
 

cortoplacismo son una patología de nuestra clase política do-

minante que no busca otra cosa que hacerles los mandados a 

los grupos de poder económicos; de tal forma que las puertas 

giratorias son la norma de nuestras prácticas corruptas. 

La reflexión Política aquí expuesta es producida y practi-

cada por sujetos de carne y hueso, los cuales no escapan de la 

condición humana en su fragilidad, intermitencia y contradic-

ción. No existe el político o el militante perfecto. “Construir lo 

real factible implica ponerse en el lugar del mortal humano”, con 

todas las limitaciones que eso implica. Los humanos como es-

pecie nos planteamos utopías que solo se logran en la medida 

que nos constituyamos comunidad crítica, y no cayendo en ro-

binsonianas aventuras revolucionarias sin fundamento práctico, 

táctico y estratégica; aunque nada de esto se mueve sin la pasión 

revolucionaria. Como lo han demostrado quienes han dado la 

vida por la utopía de un mundo mejor, como Martí, el Che o 

Berta Cáceres. Pero no se trata de hacer sacrificios en vano 

como un falso Mesías que trae la buena nueva para cambiar todo 

y patear la mesa de un día para otro.  

Muchos intelectuales hicieron pronósticos, no duda-

mos con bases, sobre cuando se acabaría el capitalismo. Este 

parece tomar más fuerza por la insostenibilidad de este. Pero 

como todo proceso histórico tiende a culminar, no dudamos 

que este también lo hará. Eso no significa que luego venga un 

sistema mejor para reproducir la vida. Incluso, puede ser 

peor, puede ser real todas las distopias unidas, que de hecho 

ya este mundo lo parece. Pero nuestra preocupación es con-

creta, ¿Cuándo se termina esta pesadilla hecha realidad? Entre 

más concretos somos, más explícitos estamos obligados a ser. 

“El dolor corporal” o cuando tenemos hambre por no tener 

trabajo asalariado o no tener como alimentarse, eso te des-

pierta la voluntad de hacerlo, para no morir desnutrido, eso 



61 
 

que quizá es un ejemplo individual viable, también puede 

comprenderse desde la comunidad crítica con conciencia de 

que somos víctimas de este orden vigente. Esto tiene una 

fuerza potencial descomunal e incontrolable. Ni siquiera el 

Estado burgués capitalista con el monopolio de la violencia 

puede contener cuando el pueblo toma conciencia y se mo-

viliza en función de sus intereses. Ya en muchas ocasiones los 

estados le han declarado la guerra a la población, cuando los 

están matando sin derechos y garantías fundamentales, pero 

esta sigue resistiendo y si toma conciencia y se organiza para 

luchar por su vida, nada frenará esa fuerza-potencia desco-

munal. Así se dieron las revoluciones que la historia ha cono-

cido y no serán las únicas. Las historias de las revoluciones 

empiezan cuando el pueblo toma conciencia de sus necesida-

des e intereses comunes. Ya que la vida de la especie humana 

y en su conjunto corre peligro, pero la voluntad de vivir es 

más fuerte que la gestión de nuestras vidas para la muerte de 

este orden vigente. 

La lucha enunciada desde esta Política es estratégica, es de-

cir, de largo aliento porque los procesos históricos son así, de 

larga duración, no son de la noche para la mañana. Para ser con-

tundentes: la revolución es un asunto estratégico y no táctico. 

Quizá lo táctico sea llegar al Gobierno y hacer cambios para me-

jor las condiciones de vida de las personas como hicieron algu-

nos gobiernos progresistas, pero eso no significa que sean go-

biernos revolucionarios. Esta Política estratégicamente se plantea 

gobiernos revolucionarios e incluso con miras más amplias se 

plantea otro mundo distinto como consecuencia de una revolu-

ción que cambie todo, que le de otro contenido al Gobierno, al 

Estado, a las instituciones. Si nos quedamos en gatopardismos 

nos estamos haciendo nada, es lo más frecuente, incluso en 

nuestro progresismo latinoamericano. Mucha gente se rasga la 



62 
 

vestidura que va a hacer cambios desde el Gobierno, pero ape-

nas llega al poder a través del voto popular, todo se diluye.   

Este mismo progresismo no puede quedarse atrapado 

en sus contradicciones y tiene que superarlas. Ya pensadores 

y actores políticos como Rosa Luxemburgo y Vladimir Lenin, 

e incluso el mismo Karl Marx tienen todo un arsenal teórico 

y de experiencias que van en la senda de lo revolucionario. 

Para todos ellos el fin era la revolución y no la reforma. Aun-

que ya sabemos que hay reformas revolucionarias y revolu-

ciones reformista e incluso restaurativas.  Esa revolución in-

cluso por medios violentos (como la violencia de Walter Ben-

jamin) buscar destruir al Estado burgués capitalista. Porque 

si se llega al poder y no se remueven los cimientos de ese 

Estado y se queda con el mismo contenido, no estamos ha-

ciendo nada. Por eso, la importancia de la etapa anarquista no 

como fin, sino como medio para luego diseñar lo nuevo.  

En este marco de lucha global donde nos jugamos la 

vida, una revolución popular es necesaria si realmente arrastra 

“verdaderamente a la mayoría”, respetando a las minorías; a 

esas minorías distintas por su diversidad sexual o por la razón 

que fuere sean minorías, ya sea étnicas o de cualquier otro 

tipo. Es tarea del pueblo organizado como comunidad y con 

conciencia, “destruir” la maquinaria del orden vigente, aque-

lla con un falso ropaje de democrática. Si no se unen a partir 

de sus múltiples determinaciones todos los oprimidos del 

mundo, como redes o como tejidos que se cruzan. La trans-

formación es intermitente y parcial. Sin tener esto en cuenta, 

la “transformación socialista”, se torna imposible. En una re-

ciente entrevista a Dussel (2022) en La Jornada, dijo que ya no 

era posible un “proyecto político socialista”, muchos compa-

ñeros se han sentido indignados con esto, asumen que el 

maestro Dussel ha claudicado por así decirlo. Esa idea 



63 
 

esbozada así tal cual, sin un contexto, tampoco ayuda a una 

buena prensa sobre el socialismo, todo lo contario, aporta a 

su mala propaganda. Ahora bien, lo que yo creo imperante, 

es que no podemos repetir gobiernos socialistas que comen-

tan los mismos errores del pasado, y en ese sentido, podemos 

decir que no es posible un proyecto político socialista con sus 

errores, es decir, sin enmendarlos. Eso más bien tendría que 

ver con la autocrítica también, somos muy poco dado a ella.  

También podríamos decir que, esta Política es una polí-

tica de la estrategia. Mi lectura de la táctica y lo estratégico es 

simple: lo primero es inmediato, lo segundo a largo plazo e 

implica lo estructural, lo estratégico subsume lo táctico. Aquí, 

no se postula: somos realistas y entonces hacemos lo que po-

demos, porque quedamos siendo los menos malos. Somos 

realistas en la medida que tomamos conciencia de “las limita-

ciones humanas”. Muchas veces lo primero se mezcla con el 

oportunismo y terminamos haciendo lo mismo. El socialismo 

real postulo el mito de la planificación perfecta, y luego en 

Latinoamérica el desarrollismo adoptó la cuestión de la pla-

nificación como si fuese algo puro, que si lo hiciéramos tal 

cual, saldríamos de la falsa condición de subdearrollados, 

pero ni haciendo lo que nos dicen los organismos internacio-

nales con sus préstamos y abultadas deudas externas, salimos 

de esa condiciones impuesta por los mismos países imperia-

listas y colonizadores que luego de causar el problema, tam-

bién nos plantean la solución para seguir en ese círculo de 

dependencia.  A la par de las limitaciones humanas, están las 

capacidades intrínsecas siempre como potentia. Solo necesita-

mos la llama que encienda la pradera, el fuego de la revolu-

ción, de la creación innovadora para un orden distinto.  

Nada de esto es posible sin la toma de la “conciencia 

crítica”, sin ella los cambios son muy limitados e insuficientes. 



64 
 

Es un tema presente en los europeos, desde Marx a Luxem-

burgo y en nuestro caso, en el Che. La toma de conciencia 

intelectual es la que adquieres por algún contenido político, 

por autoformación y, por otro lado, está la toma de concien-

cia por medio de la experiencia misma, cuando siento que es-

toy siendo afectado directamente por este orden vigente. Al 

cobrar esa conciencia por una experiencia concreta y en el 

caso del obrero se da cuenta que es explotado por la patronal 

o una mujer es violentada por su pareja. En ambos casos, se 

toma conciencia por vías distintas, pero al tener ese nivel de 

lucha, es más consistente la militancia, cuando el oprimido 

tiene conciencia de su opresión. Así que, no solo debemos 

caer en cierto intelectualismo seudo virtuoso en que los inte-

lectuales le expliquen a los oprimidos su condición y cuáles 

son las recetes de su problema, estos a veces toman concien-

cia por la experiencia, por las mismas contradicciones del or-

den vigente que ni siquiera con su alienación pueden frenar, 

cuando el despertar del pueblo como comunidad de víctimas 

se consuma.  

No podemos obviar o ignorar las experiencias políticas 

concretas como el EZLN. Ese gigante ejemplo de micro pro-

puesta política es digna. Lo cual alimenta esta propuesta de 

Política. Tanto del punto de vista teórico como del práctico, 

en este caso, el EZLN es vanguardia teórica como práctica. 

Sin caer en vanguardismo tampoco. El pensamiento crítico 

zapatista es de los más avanzados y su micro práctica en el 

universo político también. La retaguardia es toda la reflexión 

que gira en torno a esa experiencia y aprende para seguir emu-

lando en otras realidades políticas. Esta Política es una reta-

guardia como teoría. En ambos casos, se busca como dicen 

los zapatistas: “agrietar” a este orden vigente fetichizado, 

tanto en el nivel práctico como el nivel teórico. En cuanto a 



65 
 

ese objetivo, no hay contradicciones con el postulado de la 

Política con la praxis zapatista. En lo inmediato, puede que sí 

existan como las hay, diferencias y crispaciones, las cuales en 

el fondo al menos hasta donde sabemos buscan el mismo ob-

jetivo: agrietar y destruir al orden vigente y construir uno 

nuevo, donde la vida en comunidad sea lo fundamental.  

Si bien no tenemos una fecha en que el capitalismo y 

el orden vigente colapse totalmente de una vez por todas, si 

podemos decir que está agónico. Pero así en esa condición 

puede hacer mucho daño. Por eso, se requiere de la unidad 

de múltiples determinaciones de todos aquellos intentos (in-

cluyendo los movimientos anti sistémicos) que intentan y lo 

hacen en la práctica cotidiana en el día a día agrietando el 

muro de este orden vigente de muerte agónico pero que 

puede en su senectud continuar matando a las víctimas de las 

que se alimenta. La gasolina de la maquinaria del orden vi-

gente es la energía material y espiritual de todo lo que está 

sobre la Tierra, por eso lo acaba hasta el final, no tiene límites 

en su capacidad autodestructiva.  

Las evidencias empíricas de esa condición nos lanzan 

a la realidad de pensarla y, por lo tanto, practicar otro mundo 

posible, incluso en micro experiencias. También, en “nuestras 

acciones cotidianas”. La transformación radical como hori-

zonte de otro mundo, muy distinto a este, ya sea como utopía, 

como no lugar, como no imagen mimética de este orden vigente 

de control de nuestras vidas tiene que comprender, hacer de 

suyo la transcendencia de la vida más allá de cualquier refle-

xión crematística. La vida, la dignidad humana no tiene valor, 

es el valor. El ser humano es el ser supremo, en este orden 

vigente fetichizado por el capital, en el cual el dios conocido 

es el dinero, se le pasa por encima al ser humano, triturando 

sus cráneos como nueces. Eso que no tiene lugar, que no 



66 
 

tiene cabida en este orden de cosas, aparecido como amorfo 

por no encajar es lo digno, como son nuestras comunidades 

de pueblos aurorales (como decía un pensador Guna de Pa-

namá Aristeides Turpana), con su sabiduría milenaria, lo cual 

le da contenido al tan necesario “Pluriverso comunitario”, la 

solución a nuestros problemas como especie no vendrán de 

una unidimensional racionalidad, ni de la mente de ningún 

ilustrado en su torre de marfil. Si no de la misma realidad en 

sus contradicciones y movimiento, categorialmente desde lo 

negado que puede enriquecer lo venidero.   

Este orden vigente burgués capitalista está fetichizado. 

Quiere decir que, tiene un encanto que no nos permite ver su 

verdadero rostro, porque nuestros ojos en ese encanto están ce-

gados y tampoco podemos sentir su aura de muerte y control de 

nuestras vidas para sus intereses crematísticos. Por un lado, te-

nemos como ya hemos señalado en sí mismos como especie hu-

mana y como comunidad de víctimas con conciencia la potencia 

de transformarnos, pero también este orden vigente tiene mu-

chas fracturas, además, tiene muchas ineficiencias, es ineficiente 

para muchas cosas, para resolver los problemas de la humanidad 

y para controlarlos, siempre podemos colarnos en las grietas y 

resistir. En esta fetichización cualquier funcionario, cualquier 

burgués como personificación del capitalismo, pueden infringir 

a través de alguna política pública (un recorte, austeridad etc…) 

incluso, algún malestar para la comunidad y esta puede incluso 

generar un desenlace fatal y esta persona o personas, incluso al-

gún especialista o consultor con algunas de sus propuestas, pen-

sadas siempre desde arriba e instrumentalizando a las gentes, no 

tiene ningún remordimiento al respecto. Puede responder como 

un nazi ante el exterminio judío: “yo solo hacía mi trabajo”. Esta 

banalidad está presente por doquier, no estemos esperando un 

demonio o un monstruo, el mal lo infringe cualquiera que tenga 



67 
 

la capacidad de hacerlo justificándose en que no puede hacer 

otra cosa porque forma parte de ese engranaje, aunque este sea 

conducente a lo que Hinkelammert llamó “suicidio colectivo”.  

Como hemos visto hasta el momento en esta brevísima 

exposición (o mejor dicho reacción), la Política no es anarquista, 

no está contra las instituciones, no apela al regreso de un pasado 

idílico donde todo era perfecto como un paraíso. No, de eso no 

se trata. Se trata del contenido de los gobiernos y las institucio-

nes que, al ser mayormente modernos, se tienen que destruir su 

finalidad instrumental y crear otro momento, con otro conte-

nido de reproducir y afirmar la vida. El Estado y sus institucio-

nes no son negativas en sí mismas. Lo que se necesita es que 

estén al servicio de la comunidad y no se sirvan de ella para ejer-

cer poder e enriquecerse. En la etapa de destrucción si tenemos 

que destruir el contenido del Estado y las instituciones necró-

tico, para darle uno nuevo o crear otras nuevas instituciones. 

Esta reflexión amerita estar muy clara porque hay quienes son 

tan radicales que patean todo y se quedan en el aire, quieren em-

pezar de cero y no reconocen el aporte de los otros. Como se 

señala en el texto en cuestión: “las instituciones…son inevita-

bles…tienen una función organizativa para la gobernabilidad de 

la comunidad política”, no las podemos desechar así de tajo, re-

quieren subsumirse y verlas con otros lentes no fetichizados. Las 

instituciones son como dice Dussel: “mediaciones de factibili-

dad”, no parte del aparato burocrático. Si las instituciones repro-

ducen la burocracia sin reproducir y afirmar la vida, entonces no 

sirven. Ya el mundo está acelerado y urgen respuestas concretas, 

rápidas y, por supuesto, factibles. Esa gran maquinaria burocrá-

tica del siglo pasado ya no la podemos ni siquiera subsumir, 

como tampoco el fin del Anarquismo, podemos compartir la 

crítica al gobierno y sus instituciones, pero no podemos vivir en 

una anarquía total, sin instituciones en una sociedad en que 



68 
 

todos somos buenos y todos vamos juntos de la mano, como si 

todo fuese perfecto idílicamente.  La realidad no es así y la con-

dición humana es volátilmente contradictoria.  

El Estado y sus instituciones son inevitables y necesa-

rias, por ahora. Esto no significa ser apologistas de ellas, ya 

que también en esta reflexión abogamos por el diseño de nue-

vas instituciones de acuerdo con las nuevas necesidades de 

estos tiempos históricos tan acelerados. Si reproducimos el 

discurso estatal e institucional tal cual, entonces estaríamos 

reproduciendo la subjetividad moderna burguesa y para eso 

es mejor no hacer nada. Los ejemplos prácticos, aunque sea 

en micro experiencias, funcionan para la fundamentación de 

la Política. Como ya vimos con el EZLN. Mismos van como 

pequeñas piezas completando un gran relato, por eso, esta 

propuesta no puede ser considerada posmoderna, quienes lo 

hacen realmente desconocen el planteamiento.  

Hemos de llegar a un momento de maduración de la re-

flexión en que toda alternativa es con el sujeto, la comunidad y 

la naturaleza, así rompemos con el antropocentrismo burgués y 

moderno muy individualista. Solo piensa en el Yo. Llegado este 

momento, podemos afirmar que no se trata de cualquier Estado 

y cualquieras instituciones, son necesarias aquellas en que el su-

jeto, la comunidad y la naturaleza como Madre puedan vivir, es 

decir, se puedan reproducir y afirmarse. Ya se dieron pasos im-

portantes en el progresismo latinoamericano cuando reconocie-

ron en sus constituciones los derechos de la Madre Tierra, ya el 

debate de si es un ser vivo creo que está superado, pero consi-

derarla como una madre pensamos es un nivel más allá que de 

la Gaya, incluso. A la Madre Tierra como señalan nuestros anti-

guos ancestros se le tiene que respetar, se le tiene que pedir per-

miso para poder alimentarnos de ella. No se trata de un extrac-

tivismo moderno que no permite el metabolismo. Estas 



69 
 

instituciones se tienen que reforzar, me refiero a esos formalis-

mos constitucionales hasta hacerse natural en la subjetividad del 

pueblo. Para que este asuma como suya dicha formalidad y la 

aplique en la cotidianidad.  La creación de lo nuevo – parafra-

seando el maestro Dussel – se logra precisamente en los proce-

sos de transición, allí mismo cuando el sistema en su agonía de 

sucumbir por ser autodestructivo crea sus propios monstruos 

apocalípticos.  

Todo esto nos lleva a preguntarnos por la capacidad y 

límites de los movimientos sociales, incluyendo los anti sisté-

micos para lograr las trasformaciones radicales y revoluciona-

rias que planteamos aquí. Porque no solo muchos de estos 

movimientos son anarquistas quieren tirar todo por la borda, 

además no tienen vocación de poder (con esto me refiero a 

participar de los torneos electorales). Más bien tienen una ac-

titud derrotista. Es más, están acostumbrados a estar en una 

eterna oposición. Si bien es cierto como decía Francesca Gar-

gallo, la calle es de quien la camina, y los movimientos sociales 

la tienen ganada, pero también se tienen que ganar las insti-

tuciones y los espacios de gobierno para desde allí también 

emprender los cambios. Una cosa no niega la otra. La crítica 

– destructiva no es suficiente sin una factibilidad de acción 

concreta en cuanto diseñar algo distinto a este orden vigente 

conducente al suicidio colectivo.  

No se trata de llegar al poder por llegar. En la política 

moderna fetichizada eso es un logro, pero quienes queremos 

cambiar el mundo, solo es un paso y no una finalidad del pro-

ceso revolucionario. En dicho proceso no solo nos quedamos 

en el plano de la crítica. Ya tenemos que pensar, diseñar – 

como diría Arturo Escobar –, la “construcción política”, de 

lo distinto táctica y estratégicamente. Vemos con mucha fre-

cuencia una apología del progresismo por el progresismo, sin 



70 
 

autocritica, solo reivindicando que se ganó elecciones y se 

llegó al Gobierno, si bien eso es necesario, no es suficiente. 

Lo importante es que se den cambios y se crean nuevas insti-

tuciones, nuevos espacios para el desarrollo y afirmación de 

la vida. Es el momento de la “praxis política contemporánea” 

de la creación de lo nuevo.  

Como hemos dicho, y resaltamos, la potencia del pueblo, 

de la comunidad, de la naturaleza (Dussel en un artículo en La 

Jornada decía que la naturaleza había hackeado a la modernidad) 

y del sujeto está allí, siempre moviéndose. El orden vigente feti-

chizado en su encantamiento nos tiene alienados, no podemos 

contemplar su lado perjudicial para nuestras vidas y, por lo tanto, 

seguimos reproduciendo sus lógicas. Recapitulando en la parte 

de la positividad creadora, como iniciamos tenemos que reafir-

mar al pueblo como “actor político”, quiere decir que es un ac-

tor colectivo y no individual, aunque esto no elimina al individuo 

como individuo en la colectividad.  

La fuente creadora es la hiper potencia del pueblo cons-

tituida como comunidad de víctimas que actúan colectivamente 

para diseñar otro mundo distinto a esta “totalidad fetichizada”. 

Desde esta reflexión tomamos como alimento las experiencias 

históricas encaminadas en esa dirección, aunque falta aún mucha 

trocha por recorrer.  No solo tenemos la voluntad de vivir, siem-

pre truncada por este sistema necrótico, sino que vamos cami-

nando con ánimos de Vivir Bien, hacia una voluntad de crear lo 

nuevo, o darle un nuevo contenido a lo viejo. Las nuevas insti-

tuciones o su nuevo contenido es hacer de suyo el mandar obe-

deciendo. Esta es una idea fuera con potencia para el contenido 

de lo nuevo por crear.  

La política moderna fetichizada parte del sujeto, del 

Yo, como el Yo pienso, es en definitivo el ego individual pro-

mocionado por el neoliberalismo. La política crítica de la 



71 
 

liberación no tiene como punto de partida al sujeto, si no a la 

comunidad, que irrumpe ante esa política fetichizada, como 

una “apariencia”, algo no real. Esta apariencia tiene que rom-

perse como un cristal por la potentia de la comunidad política, 

del poder del pueblo para decirlo en los mismos términos que 

el maestro Dussel. Esta reflexión Política como hipertotencia 

es decir que se va hasta la fuente, para esos “nuevos momento 

de un sistema político”, ya que los fundamentos o la gran 

parte de ellos está fetichizado. Jugando un poco con las pala-

bras, pero ese juego es concreto, la potestas es lo legal formal 

fetichizado, la potentia es la capacidad para hacer algo, y la hi-

perpotentia como fuente es desde donde emana lo demás 

para cumplir sus cometidos, por ejemplo, reproducir y afir-

mar la vida en comunidad y con la naturaleza.  

Para terminar, quiero reflexionar sobre esta cita: 

 
“La hiperpotentia es la potencia misma, pero que 
después de un ciclo histórico en el que se ha ido 
fetichizando en muchos de sus miembros, renace 
como el fuego que se aviva entre las brasas debajo 
de las cenizas o los brotes primaverales que nacen 
después de un largo y frio invierno a la manera de 
una fuente creadora de lo nuevo que irá constru-
yendo otro orden”.  

 

La cual sintetiza el interés de esta Política. La fuente 

creadora como hiperpotentia sería como la lava de un volcán 

destruyendo todo a su paso para renacer otras cosas nuevas. 

La fuerza de un volcán ejemplifica la potentia en sí, el volcán 

allí y no está en erupción siempre, sabemos que volcanes es-

tán vivos todavía, pero no sabemos cuándo van a estallar, 

pero cuando lo hace, van destruyéndolo todo para dar paso a 

nuevos momentos, ya estamos ante una política al servicio de 

la comunidad y no para servirse de ella.   



72 
 

“La voluntad-de-vida y el consenso crítico del 
pueblo: principios material y formal positivos de 

la Política Creadora” 
 

 María Magdalena Becerra17 
 
 

Introducción  
 

Nos encontramos en la tercera parte del tomo La Cons-

trucción Política Creadora, que corresponde a la tercera conste-

lación de la política de la liberación. El momento metodoló-

gico diacrónico de esta tercera constelación (que implica la 

subsunción del orden vigente, desde un horizonte negativo-

deconstructivo de la hiperpotencia y el estado de rebelión), 

transita hacia el momento positivo de la Politica, cuyo hori-

zonte es el de creación de una nueva totalidad política). Aquí 

se abordaran los principios críticos positivos de la politica, situán-

donos en el pasaje del momento crítico-negativo (destruc-

tivo-deconstructivo) al momento crítico positivo (creativo-

constructivo) de la Crítica. Los principios crítico positivos explici-

tados en esta obra, son los principios normativos de la ética 

de la liberación (esfera material, formal o de legitimidad y de 

factibilidad), subsumidos en el campo concreto de la política 

-siendo la ética el meta-campo que atraviesa todos los campos 

prácticos-. La criticidad de estos principios se fundamenta en 

 
17 Dra. en Estudios Transdiciplinares Latinoamericanos, Línea debates 
epistemológicos contemporáneos: sobre el estatuto del saber en Latinoa-
mérica (DETLA/Universidad Academia de Humanismo Cristiano). Do-
cente e investigadora Instituto de Humanidades UAHC y CIELA (U. de 
Chile). Miembra Asociación de Filosofa y Liberación (AFyL).  
Contacto: deunaesfera@gmail.com; mariabecerra@uacademia.cl 

 

mailto:deunaesfera@gmail.com
mailto:mariabecerra@uacademia.cl


73 
 

el punto de partida en la filosofía de la liberación: señalar la 

negatividad de la víctima producto del sistema injusto. Es crí-

tica en cuanto al horizonte de liberación, cuyo fin último es 

negar la dominación de la totalidad vigente (primera conste-

lación: momento abordado en la Politica I: Arquitectónica).  

La función de la Crítica (segunda y tercera constela-

ción) es describir los momentos de liberación de la política en 

su dimensión negativa (como destrucción de la totalidad vi-

gente) y positiva (como transformación de dicho orden). Esta 

función crítica está presente en la tercera constelación, tanto 

por la posibilidad de fetichización de todo sistema -su falibi-

lidad o imperfección-, como por tratar este tercer momento 

de un proyecto futuro (real, empírico), pero cuya fundamen-

tación teórica exige criterios de discernimiento en torno a sus 

procesos transformadores -la Totalidad se pone en crisis-, más 

aún por la complejidad de sus determinaciones a nivel de la 

praxis y acción política concreta. Esta dimensión positiva de 

la crítica (cuyo telos es la construcción de un nuevo sistema 

político, desde la exterioridad crítica, más allá de la totalidad 

ontológica de la dominación), será abordada en los parágrafos 

37 y 38 de La Política en un nivel más concreto (en la Arqui-

tectónica ya se presentó el marco categorial de la Política, ni-

vel abstracto-simple), pero también más complejo al ser atra-

vesado por el imperativo normativo ético (que es el principio 

de afirmación de la vida en comunidad como fundamento 

primero). Dichos parágrafos se ubican en el capítulo 5 de la 

obra: “La positividad mesiánico liberadora: el pueblo como 

actor político. Los principios normativos creativos positivos” 

y en su tercera parte: “La construcción político creadora” 

(tercera constelación). Señalan el pasaje hacia nuevo orden 

político institucional o nuevo pacto social, que desde la esfera 

material como Voluntad-de-vida (potentia) y la esfera formal 



74 
 

como voluntad-de-poder (postestas) en tanto procesos dia-

lécticos, muestran el éxodo hacia la “tierra prometida” de la 

metáfora semítica; utopía política y fin último del proceso de 

liberación. 

 

§ 37. La voluntad-de-vida del pueblo. Biopolítica en sen-
tido estricto. el principio materal crítico positivo de la 
política.            
                                                                                                                                                             
La voluntad-de-vida del pueblo (Primera parte)18.  
 

El parágrafo 37 nos sitúa en el principio material crítico 

positivo de a la política, en torno a la voluntad-de-vida del 

pueblo como voluntad de poder.  En el primer momento po-

sitivo poder del pueblo (la potentia) no logra constituirse como 

potestas; el poder obediencial que debía mandar obedeciendo 

-como poder instituyente, “desde abajo”-, se transforma en 

poder como dominación. En este parágrafo se explicita y deli-

mita la crítica positiva del tercer momento, especialmente res-

pecto su dimensión negativa, que siendo necesaria para evitar 

la fetichización del sistema, debe comprenderse a partir de las 

experiencias históricas de resistencia en A.L, como en su es-

tricto sentido; más allá del hacer vivir y dejar morir común en los 

paradigmas de la biopolítica y el biopoder.  

La tensión entre voluntad-de poder y voluntad-de-vida 

del pueblo, es problematizada en este parágrafo según los pa-

radigmas tradicionales de la biopolítica y el biopoder, bajo 

perspectivas como la genealógica, el proceso social genocida 

y la autofagia. Entre estas se reconocen: a) la genealogía, Bio-

poder, la biopolítica y el poder disciplinario M. Focault b) la 

genealógica y la biopolítica de G. Agamben en el estado de 

 
18 Autor: Carlos Núñez  



75 
 

excepción, los campo de concentración y la producción del 

mundo musulmán c) R. Espósito con su concepto de inmu-

nización en la tanatopolítica. Si bien el aspecto común de es-

tas propuestas se resume en una crítica a los dispositivos de 

poder y dominación ejercidos sobre la vida humana -biopo-

der, tecnologías del poder y poder disciplinario, prácticas dis-

cursivas e institucionales, estado policial y encierro, entre 

otras- se mantienen en el momento defectivo del poder. Aun-

que su crítica al biopoder reconoce la relación moderni-

dad/exterminio, -ejercido en los campos de concentración y 

los estados de excepción-, la institucionalidad (colapsada 

como dispositivo de poder de la modernidad), no se identifica 

como instancia legítima respecto a las mediaciones de vida 

para el pueblo.  

Estas críticas no logran imaginar el momento crítico 

positivo, cuya pretensión como orden futuro es afirmar la  

vida de la comunidad ante el actual sistema necrófilo, en tanto 

voluntad-de-vida, voluntad-de-poder-vivir (reproducir la vida 

desde las condiciones materiales, formales y de factibilidad). 

En tanto críticas intra-europeas, menos consideran como es-

pacios y experiencias de opresión biopolítica la historia y 

realidad concreta de dominación de América latina. No con-

templan el eurocentrismo como horizonte obligatorio de re-

flexión en torno a la diminución de la vida en los pueblos 

colonizados, ni su articulación con el capitalismo como sis-

tema civilizatorio que pone en riesgo la vida de la humanidad 

y planeta. El rostro del colonizado aparecerá sólo en A. 

Mbembe, en su trabajo sobre la construcción de anormalidad 

negra y la necropolítica. Dentro de esta línea se remite a los 

aportes de D. Feierstein sobre genocidio de larga duración y 

de Héctor Díaz Polanco con su teoría de la autofagia, que 

aunque reconocen la dimensión modernidad/exterminio 



76 
 

relativa al genocidio de las comunidades indígenas y afro-ca-

ribeñas, tampoco señalan un pasaje de salida a la totalidad 

dominadora.  

Como alternativas a la incapacidad creativa de los pa-

radigmas tradicionales de la biopolítica y hacia la nueva insti-

tucionalización de la postestas en su esfera material (rol y 

forma del estado), el autor recupera tres propuestas: a) De 

Boaventura De Soussa, una nueva centralidad del Estado, donde 

el vivir bien y vivir mejor, sean efectivamente criterios fun-

dantes del principio crítico material positivo. La inclusión, el 

acceso a los bienes comunes -de la mano del cooperativismo 

y el socialismo asociativo-, la solidaridad y protección a la na-

turaleza, se plantean así como derechos superadores de la 

propuesta de una sociedad pos-desarrollista, b) El EZLN en 

cuanto a los procesos de transformación del Estado, cuyo rendi-

miento ético-critico en el momento material positivo, se com-

prende a partir de procesos graduados de “mejor vida, más 

libertad, mayor conocimiento”, en torno a la pretensión del 

cumplimento de la vida, la libertad, y la verdad enunciados 

por el Sub-comandante Marcos. Atravesando por una trans-

formación macro del Estado hasta una nueva institucionali-

zación, entre los principios políticos del ENZL se reconocen 

la desfetichización del poder político, la creación de institu-

ciones para gobernarse, la creación de consensos, revocación 

del mandato, la política como servicio y no para servirse y la 

impartición de justicia revolucionaria, c) por último, se des-

taca el proceso de institucionalización de Estado en Álvaro 

García -que si bien a diferencia de la Política de la liberación, 

parte desde un principio de imposibilidad (el Estado como 

una relación social agonista)-, propone un Estado  fuerte con 

foco en la factibilidad de sus procesos (con foco en la relación 

entre fuerzas sociales para definir la administración y las 



77 
 

políticas públicas; instituciones, normas y reglas que organi-

zan la vida y las creencias movilizadoras del pueblo). Esto en 

lo que denomina Estado Revolucionario, y que construido por 

las clases plebeyas, pone en el centro la administración de los 

bienes comunes y el derecho de la comunidad a lo común.  

En suma, estas distintas propuestas poseen en común 

su punto de partida en la situacionalidad político-histórica y 

materialidad de la dominación en el continente -recuperando 

su memoria de luchas y resistencias populares-, la asimilación 

procesos medianos-largos de transformación politica, una 

problematización critica-constructiva en torno al rol del es-

tado, y en especial la voluntad-de-vida como criterio y funda-

mento para la afirmación común y colectiva de la vida. 

 

Biopolítica en sentido estricto. El principio material crí-
tico positivo de la política (Segunda parte)19 
 

La biopolítica en su sentido estricto se presenta, a par-

tir de una relectura de la genealogía del Biopoder foucaul-

tiana, como un marco analítico para el momento material crí-

tico- positivo en el tercer momento de la Política. Se centrada 

en su concepto de y la gubernamentalidad del neoliberalismo 

en la lectura de Foucault, donde se expone (1) una crítica al 

Estado sin más, una idea de práctica de la libertad como desu-

jeción al Estado, (2) un espontaneísmo de las relaciones so-

ciales, o bien, de la relación del sujeto con los demás y (3) y 

una idea de la responsabilidad por sí mismo y por el gobierno 

de sí  (4). Se presenta como tesis fuerte la  existencia de un 

vínculo entre biopolítica y neoliberalismo en Foucault, cuyo 

resultante sería una simpatía con el neoliberalismo. La argu-

mentación que permite esta conexión, estará justificada por 

 
19 Autor: Jorge Zúñiga 



78 
 

la relación entre su crítica al Estado -como entidad política 

que reprime la libertad natural-, con el espontaneísmo de la acción. 

Su análisis de la biopolítica y racionalidad liberal -y neoliberal-

, inicia como reacción al exceso de gobierno (razón de estado) 

que interviene directamente sobre las prácticas y el sujeto, a 

diferencia de la biopolítica neoliberal, que incide en intimidad 

del individuo, dirigiendo su acción sin negar su libertad, como 

es propio de la economía de mercado.  

Según esta lectura, Foucault hará un análisis del sujeto de 

interés en contraposición con el sujeto de derechos - el poder de la 

economía frente al poder jurídico-político, poder del mercado 

frente al poder del Estado -. Defiende un ideario libertario de la 

libertad contra el Estado que la coacciona -la del homus economicus 

neoliberal como un sujeto que puede gobernarse, sin interven-

ción del Estado sobre su libertad-. Para Focault, el buen sobe-

rano es quien ejerce su poder sobre sí mismo regulando ese po-

der sobre otros, que el autor análoga con la mano invisible de 

Adam Smith, en cuanto a la coincidencia espontánea del mercado 

con la voluntad e intereses de los/las otros(as). Bajo el dominio 

de esta mano invisible, los sujetos de interés no se matarían en la 

competencia, porque la destrucción del capitalismo es condición 

de destrucción del sí mismos - en Hinkelammert “yo soy si tú 

eres”, suicidio colectivo (2017) -. La respuesta del homo economicus 

neoliberal y del capital humano, será entonces apelar a la auto 

culpabilidad del sujeto.  

La gubernamentalidad neoliberal se encuentra en la idea 

del ser humano como empresa, en el dominio del capitalismo por 

el individuo mismo. El capital humano como expresión econó-

mica de la práctica de la libertad foucaultiana  -del self love de las 

doctrinas liberales, el lazze faire desde Hayek en adelante (2014a)-, 

resulta provenir de la misma moral burguesa que justifica en este 

punto la biopolítica foucaultiana.  Focault, en una apología al 



79 
 

ascetismo, sostiene que el cuidado de sí y las prácticas individuales 

no poseen un sentido egoísta ni individual. Pero guardar silencio 

sobre la vinculación moral del cuidado de sí con las/los otros(as). 

Este solipsismo del auto-cuidado y las libertades individuales, darán 

cuenta así de ética del egoísmo, fundamentadas en el ascetismo neoli-

beral (también contrastable con la ética de la carne, como pro-

pone Dussel (1986))-, enfocado en las técnicas del yo. Frente a la 

afirmación del el poder sobre sí, como regulación del poder sobre 

los otros, su respuesta final es el espontaneísmo. Aquí se recupera la 

crítica hinkelammertiana sobre la espontaneidad anarquista, en 

tanto fuerza encadenada por las instituciones de propiedad y Es-

tado y a partir de la que no se distingue ningún concepto de praxis. 

De este modo, el liberalismo económico, aun cuando afirma la 

libertad individual, deviene conservador del sistema vigente, del 

capitalismo y la economía de mercado.  

El anarquismo y la derecha neoliberal llegan así a un punto 

de indistinción. Esta constatación no es menor considerando 

que el neoliberalismo era valorado por Focault como un 

marco de pensamiento crítico; crítico en cuanto a las prácticas 

de sujeción del Estado que Focault también critica. Este es-

pontaneísmo neoliberal y antiestatista, no le permite concebir 

la institucionalidad como medio de para la afirmación mate-

rial de la vida, ni  pensar las formas de organización y con-

senso que requiere el pueblo para concretar las mediaciones 

materiales  como poder instituido. Asimismo, distingue la co-

munidad como criterio, ante la negación de un “agrupa-

miento singular en el espacio global del mercado”, quedando 

la salvación como opción meramente individual donde se ig-

noran las posibilidades de acción colectiva. En el contexto de 

marcos compresión política que interpretan el poder única-

mente como negatividad ante la vida, se propone una “bio-

política en estricto sentido”. En estricto sentido como 



80 
 

remisión concreta a la negación de la vida que promueve el 

sistema necropolítico, necrofílico, y la negación de esa negación 

que ha de desplegarse “en” el momento crítico-positivo-crea-

tivo de la política. 

 Se trata de una biopolítica en su sentido crítico-posi-

tivo, que permita explicitar el modo en que la fase destructiva 

del sistema (segunda fase), es subsumido en esta tercera cons-

telación (tercera fase), evitando la fetichización del poder 

siempre presente dada la imperfección -pero perfectibilidad-, 

de todos los sistemas políticos.  De acuerdo a al proceso dia-

léctico de la arquitectónica, es una biopolítica que permite re-

situar los discursos y prácticas políticas en función de la in-

tencionalidad de cada momento, asumiendo la crítica de la 

negatividad del pasado (destructiva) y del presente (creativa). 

Abarca “las mediaciones institucionales, prácticas, estratégi-

cas, tecnológicas, intelectuales y míticas que se da una comu-

nidad política factible y responsable para su desenvolvi-

miento cualitativo” (2019: 399). Más allá del naturalismo neo-

liberal, naturalismo de mercado y espontaneísmos reacciona-

rios, esta “biopolítica en su sentido estricto”, se plantea como 

una concepción crítica en torno al imperativo de la vida y su 

cumplimento a partir de una  irrebasabilidad fáctica, según la que 

la vida humana y la naturaleza son los límites de todo acción 

posible; límite ontológico y a priori radical más allá de la reali-

dad  histórico-política.   

 
Excurso III. de la fraternidad a la  
solidaridad20  
 

La puesta en crisis de la totalidad dominadora y consi-

guiente transformación de dicho orden es tema central de la 

 
20 Autor: Enrique Dussel  



81 
 

Política III. El pasaje enunciado del momento crítico-nega-

tivo al momento crítico positivo, implica la afirmación mate-

rial de la vida en común desde una posición transontológica 

e intersubjetiva cuyo actor político es el pueblo. En este 

marco de compresión se encuentra el tercer excurso del vo-

lumen “De la fraternidad a la solidaridad”, formulado por 

Enrique Dussel. Esta contribución está orientada a reformu-

lar la noción moderna y posmoderna de Fraternidad, hacia un 

horizonte de Solidaridad como categoría material en el con-

texto político de liberación. Dussel postula la solidaridad 

como “un tono emotivo que tiene un contenido material, en 

referencia a la vida del Otro/a, del explotado/a o excluido/a” 

(2019: 402). Inicia su análisis en base a la colección de adagios 

de Friederich Nietzsche: Humano, demasiado humano, centrán-

dose en dos momentos que luego revisará en torno a la inter-

pretación derridiana. Estos son: [1] “Y quizá entonces llegará 

también la hora de la alegría, cuando diga: ¡Amigos, no hay 

amigos!, gritó el sabio moribundo, [2] ¡Enemigos no hay 

enemigos!, grito yo, el loco viviente” (ibíd.). A partir de estos 

enunciados, Dussel evidencia la negación de la amistad en la fi-

losofía de Nietzsche como un a priori de su marco categorial. 

 La Amistad aparece caracterizada desde Nietzsche por 

el pathos o dolor romántico, propio del filósofo solipsista, que 

la desestimada como propia del vulgo, “de las masas”, como 

un  feliz ideal del rebaño. Como “Anticristo”, Nietzsche es 

practicante de un escepticismo nihilista, sin ética ni “valores”; 

es el enemigo de la sociedad moderna, del “ascetismo” judeo-

cristiano en el poder, y sus amigos son los enemigos del 

vulgo. A partir de este contexto, Dussel muestra los diversos 

“niveles de oposición”21 presentes en la ontología 

 
21 Esquema III.01. 



82 
 

amigo/enemigo. En el orden ontológico de la totalidad, está 

compuesto tanto por la Amistad ontológica (fraternidad) como 

por la enemistad ontológica, mientras que la  “Amistad ontoló-

gica” subsume dos niveles analíticos: amistad óntica y enemistad 

óntica. Esto sería lo que el materialismo de Schmitt no podía 

ver; la diferencia entre el “enemigo político” -que todavía se 

encuentra dentro de la fraternidad, como enemistad óntica- y 

el “enemigo total” que está fuera de lo político. Dussel em-

plaza el problema de  las relaciones entre Fraternidad y 

Enemistad a partir  del texto Políticas de la amistad de Jacques 

Derrida. Es un diálogo sostenido con Carl Schmitt, desde 

Nietzsche, a partir de una superación del racionalismo neo-

kantiano de la política. Su objetivo era deconstruir el con-

cepto de fraternidad en tanto postulado de la Revolución 

francesa. Pero su planteamiento desde el lazo afectivo, pul-

sional, “límbico” aun como aspecto de la esfera material, no 

logra en su antítesis amigos/enemigo trascender la totalidad 

ontológica, hacia un horizonte ético o meta-físico.                                                                                                                 

La política se presenta por Derrida como un “drama”, 

lucha agónica entre el inimicus (rival privado para esta tradi-

ción) y hostis (“enemistad absoluta”; la guerra a muerte). Aquí 

estriba la dimensión material de la politica, donde tanto en el 

“antagonismo político” como en la “enemistad absoluta” 

existe siempre una referencia a una “ontología de la vida hu-

mana”,  en tanto implica la posibilidad de muerte física. Por 

ello la vida humana misma es el último criterio de discerni-

miento entre amigo/enemigo: donde el “enemigo”  puede 

poner a prueba a la vida hasta el límite del asesinato (por el 

sistema necrófilo contra la vida como en luchas políticas sub-

versivas a favor de la vida). La de Nietzsche y Derrida es una 

política fundada en la vida, pero como es propio del pensa-

miento de derecha, se trata de “una vida, para la muerte”. Así, 



83 
 

en situación de lucha armada, de “verdaderos hermanos [con-

tra] verdaderos enemigos”, la insurrección popular, la guerra 

revolucionaria no es claramente expuesta por estos autores, 

colapsándose entre otras experiencias bélicas del norte global 

como “la tragedia más funesta del fratricidio”. No existe te-

rritorialidad ni historia y se está lejos de un “momento mate-

rial del bien común político” como el  planteado por Dussel. 

 La deconstrucción de la fraternidad expuesta por De-

rrida, rescata el axioma schmitaniano  según el que el ser-político 

de lo político surge como posibilidad con la figura del enemigo. Donde la 

desaparición del enemigo marcaría el comienzo de la despolitización. 

Este razonamiento analítico, aun no pudiendo radicalizar la 

negatividad del sistema, es observado por Dussel como mo-

mento ontológico inicial útil, pero lejano del momento posi-

tivo-constructivo de creación politica. Por el contrario, en di-

cotomía irreductible amigo/enemigo, evidencia un marco cate-

gorial que comprende lo político como voluntad de poder y 

el poder como dominación (tanto en Schmitt, estos autores y 

el marco moderno en general).  

 En la oposición entre fraternidad y solidaridad -soli-

daridad más allá de la fraternidad- que propone Dussel, la 

“amistad en la fraternidad” corresponde al núcleo cercano, a 

totalidades concretas como la familia y la comunidad política, 

pero siempre dentro de un “orden ontológico”. Por ende, la 

ambigüedad de este concepto radica en la ausencia de exigen-

cias normativas como fundamento ético dentro de estos gru-

pos (que como ilustra Dussel, pueden tratarse de una banda 

de ladrones); donde esa cohesión de grupo queda “afectiva-

mente” enlazada como fraternidad. A su vez los “amigos”, 

frente al romanticismo de la amistad perfecta (absolutización 

de lo abstracto), terminan deviniendo igualmente en “enemi-

gos” (“no hay amigos”). En la misma línea argumentativa, el 



84 
 

“ser” de la primera aporía nietzscheana [A], el sabio mori-

bundo (“sabio ontológico”), no logra más que la repetición 

de lo alcanzado, pues tiene el pasado de la tradición helénica 

como referente. Se trata de “lo Mismo” de su eterno retorno 

en este caso como muerte.  

De igual modo, la afirmación “enemigos” se mantiene 

de lleno en la totalidad ontológica del “ser”, donde la guerra 

es el origen de todo (Heráclito). El “ser de poder” es deter-

minado por su opósito originario “no-ser”, como la amistad 

frente a la enemistad en la ontología clásica moderna según 

se advierte en  la segunda aporía. Pero Dussel identifica giro 

inesperado de Derrida en su lectura del “¡no hay enemigos!” 

de Nietzsche [B], pues más allá de la lógica evidente - (sin) 

amigos/ (hay) enemigos-,  la negación de los enemigos resulta 

irracional para la ontología. La ausencia de “enemigos” -con-

traria a Heráclito y Schmitt-, estaría anulando el concepto de 

sabiduría como “ser”, con ello el ser-para-la-muerte y hasta el 

propio concepto de fraternidad que exige cohesión fraterna 

ante lo extraño, el extranjero; el enemigo. Pero esta negación 

del enemigo, anómala en Nietzsche, es reforzada en la de-

construcción derridiana con la incorporación de un texto se-

mita, lo que para Dussel supone un vuelco completo, una su-

peración radical de la ontología en tanto un “más allá del ser”. 

Se trataría de “una negación de la negatividad del rival pri-

vado”, del “antagonista político” y de la “hostilidad absoluta” 

-a la manera de la “enemistad” óntica entre samaritanos y ju-

díos, que como hermanos “antagónicos” de la comunidad is-

raelí, mantuvieron históricamente un vínculo ético y solidario 

más allá de la fraternidad-.  

El texto recuperado por Derrida: “Ustedes han oído 

decir: Amarás a tu prójimo y odiarás a tu enemigo. Pero yo 

les digo: Ama a tus enemigos”, pone en el centro al/la Otro(a) 



85 
 

mediante el “amor” (agápe) reconstruyendo su función óntica-

ontológica de “enemigo”. Corresponde a un orden ético, 

trans-ontológico, meta-físico o ético donde “enemistad” ha 

dejado de ser ontología, porque como semita introduce el 

tema de la carne, el “prójimo” de la proximidad, el cara-a-

cara; “sujetividad-a-sujetividad”, “piel-a-piel”. Para el samari-

tano el “prójimo” es la exterioridad crítica; el tirado fuera del 

camino. Este “cara-a-cara” es abordado por Dussel en lo que 

denomina “los dos órdenes de la fraternidad y la solidari-

dad”22, donde se presenta la “Totalidad” como el orden ontoló-

gico de la fraternidad (lo Mismo, la Ley; Igualdad y Libertad. La 

palabra), mientras que la “Exterioridad”, como un orden ético- 

metafísico de la solidaridad (el Otro, la Vida; Alteridad, liberación. 

La carne). En el orden ontológico de la fraternidad (de la totalidad), 

la “ley” reprime la posibilidad de lo nuevo y mata. La “ley” 

da vida cuando el orden es justo (más allá de la totalidad on-

tológica, de la injusticia “de este mundo”). Liberarse de la Ley 

es entonces afirmar la Vida o “afirmar una Ley de Vida” -más 

allá del cumplimiento de la Ley formalista-.  

En referencia a esta ley fetichizada que mata, el “grito” 

de los/las excluidos(as), dota de un sentido muy diferente la 

aporía nietzscheana: “¡Enemigos [del sistema], no hay enemi-

gos [para nosotros]!”, porque los enemigos del sistema ¡so-

mos nosotros mismos!”. Solo quien establece la relación de 

solidaridad -cordialidad con el miserable (miseri-cordia), es 

quien puede trascender la fraternidad de la amistad fijada den-

tro el sistema. Se trasciende al sistema en la “responsabilidad 

por el/la Otro(a)” -que es pre-ontológica-, asumiendo su ex-

terioridad crítica y luchando junto a elles en contra de la domi-

nación (en enemistad con los amigos sistema). Esta expresión 

 
22 Esquema III.02. 



86 
 

de una solidaridad concreta, empírica es transontológica en 

tanto implica su afirmación material negada por el sistema. 

Quienes siguen considerando enemigos a los pobres, al/la 

Otro(a), serán, desde este marco racional-mítico semita, de-

clarados culpables en “el día del juicio final” (postulado crí-

tico-positivo pero también condena que emerge del consenso 

crítico y la voluntad-de-vida de la comunidad de oprimi-

dos(as)), fundándose el nuevo sistema de derecho.  

 

§ 38. El consenso crítico del pueblo como fundamento 
de la nueva legitimidad. El principio formal de legitimi-
dad crítico positiva23  

 
El tema es en torno al principio formal de legitimidad; 

el principio normativo ético-positivo formal de la politica, en 

su momento creativo de construcción. Es el momento de positivi-

dad mesiánico liberadora, hacia un nuevo orden o pacto so-

cial basado en el conceso-crítico como principio ético democrático in-

dispensable en toda transformación política. Desde la inter-

pretación metafórica semita que plantea la política de la libe-

ración, se trata del pasaje del éxodo a la tierra prometida: el 

“salto” o transición hacia una nueva legitimidad y orden ético 

de derechos, que compromete la transformación gradual y total 

del sistema político vigente.  

Un primer aspecto es en torno a la legitimidad y producción 

de normatividad, en torno al marco tradicional del derecho, el 

derecho moderno. La producción de normas - en gran parte 

definidas por el formalismo kantiano-, pone la ley como úl-

tima instancia de la ética, sin sujeto humano y sobre sí misma. 

De ahí se desprende influencia en Habermas, cuya teoría so-

bre el derecho y el Estado democrático como “racionalidad 

 
23 Autor: José Gandarilla  



87 
 

comunicativa”, si bien plantea la legitimidad del consenso en 

igualdad de condiciones de los(as) participantes, despliega su 

normatividad a partir de la positividad del derecho vigente, 

quedando entrampado en la validez formal del discurso que 

se fetichiza como esfera. No hay acceso simétrico a las con-

diciones de argumentación, pues parten de un sistema mate-

rial injusto, asimétrico, que no se reconoce la autonomía de 

la comunidad política. En contraste, para Dussel la “plurali-

dad de voluntades consensuadas” es la última instancia de la 

soberanía y origen de creación de las leyes es la comunidad 

política, donde mientras el concepto de soberanía refiere a la 

comunidad política, el de legitimidad, habla del modo de al-

canzar el consenso por parte de la ciudadanía.  

La Política de la liberación se encuentra atravesada por 

una normatividad ética radical, cuyo fundamento es la afir-

mación material la vida, donde el sujeto se relaciona con la 

ley desde su soberanía, transformándola en función de la re-

producción de la vida del sujeto humano en comunidad. Así 

plantea el autor que alcanzar la legitimidad, sería “dar el salto” 

de una política anclada en un orden jurídico o constitucional 

-construida en nombre del pueblo pero fetichizada, vaciada 

de su contenido material-, hacia una política ejercida por el 

pueblo mismo. Ahora bien, en el tercer momento de la poli-

tica, en el contexto creativo de una nueva legitimidad, la 

nueva fuente creadora de legitimidad es el pueblo en tanto 

soberano. La auto-determinación del poder soberano se 

puede constituir sin dependencia de otras comunidades polí-

ticas. No lo ejerce un ciudadano singular sino la comunidad 

como intersubjetiva.  Su proceso de construcción se experi-

menta como un “tiempo intermedio”, que se bate entre la 

agonía del orden establecido y la aún no instauración del orden 



88 
 

nuevo, sintetizando procesos de mayor “espesor social” y no 

menos contradicciones.  

Se remite aquí a la condición de diacrónica de la arqui-

tectónica dusseliana, cuyas constelaciones no son estáticas y 

su rendimiento político está determinado por las posibilida-

des de destrucción el orden fetichizado y construcción de un 

orden nuevo.  En términos del autor, se trata de la creación, 

maduración, entropía o sustitución de las fases del proceso 

político en permanente transformación, considerándose 

desde el paradigma político de la liberación que todas las ins-

tituciones y sistemas institucionales, a corto, mediano o largo 

plazo deberán ser transformadas. Este pasaje de transforma-

ción se ilustra desde el núcleo teórico semita como el paso 

por el desierto hacia la tierra prometida; el tiempo mesiánico (el 

tiempo del peligro, que rompe el tiempo cotidiano del estado 

de derecho moderno).  

El colapso de la totalidad política anterior está anun-

ciado por el fetichismo de la Ley (cuando la ley se afirma 

como fundamento sobre sí misma, por sobre la vida). De este 

modo, las movilizaciones y acciones de protesta donde el 

pueblo ejerce su soberanía, son consideradas ilegales bajo el 

actual esquema jurídico, sin embargo como demandas ante la 

ilegalidad de la ley injusta, se tornan coacción justificable y 

legítima. Por ello, cuando la ley pone en riesgo la vida, no es 

posible cumplir la ley. De aquí que se debatan dos instancias 

de legitimación: la fuerza abstracta de la Ley (como muerte), 

y la fuerza concreta de la lucha y defensa de la vida.  Bajo la 

interpretación semita, es la justificación por la Ley versus la 

justificación por la Fe; donde la última emana desde otra 

fuente: el pueblo, que se autoafirma como agente de transfor-

mación histórica.  



89 
 

En consecuencia, frente a la necesidad de transformación 

de un Estado de Rebelión en un (nuevo) Estado de Derecho, se 

pone en referencia la afirmación y reproducción material de la 

vida con las reivindicaciones desplegadas como nueva legitimidad 

del derecho. Se nos sitúa en la alegoría del éxodo, en cuanto al pasaje 

por el desierto hacia la Tierra prometida, donde para Dussel el “¡Tengo 

hambre!” del necesitado, sintetiza toda la crítica al sistema. La ne-

cesidad del otro(a) será así el contenido material de la protesta po-

lítica, en tanto “servicio” en favor de los(as) oprimidos(as), vícti-

mas del presente y del pasado -como en los procesos de descolo-

nización-. Una vez que esa lucha es reconocida por haberse do-

tado socialmente de legitimidad, podrá verse instituida en el 

nuevo código de ley. La nueva legitimidad del pueblo, fruto de 

este proceso de cambio o revolución, funda su voluntad constitu-

yente en la nueva constitución. Lo que fue la legitimidad de un Estado 

de Rebelión se transforma entonces en el Estado de Derecho 

(Dussel, 2016). El pueblo en estado de hiperpotencia (estado de 

Rebelión) transita así el pasaje -desértico- hacia una nueva potes-

tas (estado de Derecho); la tierra prometida, momento creativo-

constructivo de la transformación política.  

Para la Política de la liberación, la reforma adquiere su 

sentido político solo en función de una transformación radi-

cal del sistema. Dicha transformación puede estar compuesta 

de muchas reformas (cambios parciales o radicales), en el 

largo proceso transformador. Estas tensiones históricas se 

presentan en el parágrafo en la relación entre “reforma o Revo-

lución” y “transformaciones parciales, graduales o transformaciones ra-

dicales, integrales”. El problema de las reformas surge cuando 

los cambios propuestos se mantienen dentro de la totalidad 

del sistema (de ahí su carácter conservador). Desde esta pers-

pectiva, la oposición entre reforma y revolución sostenida 

por el socialismo histórico, es planteada por Dussel más bien 



90 
 

como una oposición entre reforma y transformación. Del 

mismo modo, toda transformación ya es revolucionaria en tanto al-

teración radical del sistema político de dominación. La revolu-

ción entonces, pudiendo expresarse como evento puntual 

(hito revolucionario), impulsa el quiebre necesario del orden 

vigente (desde la interpretación semita de la liberación: 

Egipto), hacia la construcción política de un orden nuevo; la 

tierra prometida.  

Tanto el liberalismo como el socialismo histórico, han 

fetichizado el concepto de revolución, reduciendo su fuerza 

de transformación histórica a ciertos hitos revolucionarios 

que bajo el marco moderno-colonial han encubierto otras re-

voluciones como la haitiana. Por último, ante un conjunto 

diverso y complejo de prácticas de resistencia, se plantea el 

reto del consenso crítico para articular una comunidad polí-

tica amplia, con vocación de mayorías (frente, bloque, par-

tido-movimiento, etc.). El consenso crítico del nuevo actor 

colectivo (el pueblo), es planteado así desde la política de la 

liberación como un proyecto analógico: asumiendo los mo-

mentos de semejanza y distinción particulares de cada comuni-

dad o movimiento político, donde todos(as) incluyen sus 

reivindicaciones hasta configurar un “hegemón analógico”; 

voluntad común de poder que involucra las demandas éticas 

de todo el pueblo. La instauración de este nuevo orden de-

mocrático, implicará superar ciertas visiones universalistas 

(de una identidad única, universal), o particularistas (basadas 

solo en las diferencias o reivindicaciones especificas).  

Por último, planteándose el problema de la transfor-

mación de las instituciones como central en la construcción 

de una nueva potestas representativa del pueblo, la función 

de los postulados resulta indispensable para pensar el principio 

formal crítico-positivo de la política, en tanta posibilidad de 



91 
 

orientar la transformación del sistema político y legitimar la nueva 

legalidad. El postulado político siendo una proposición pen-

sable lógicamente, de manera práctica es imposible de reali-

zarse perfectamente. Por eso debe siempre acompañarse por 

del principio ético- normativo de factibilidad que asegure su 

realización práctica (aunque no perfecta), concreta, real. De 

este modo, el postulado de la “la paz perpetua” en este con-

texto de la legitimidad critico-positiva, plantea como criterio de 

orientación el desafío “del consenso” ante el conflicto, no por 

el uso de la violencia, sino a partir de la participación hori-

zontal y simétrica de toda la comunidad de comunicación. Se 

trata de una razonabilidad ante la violencia, que va necesaria-

mente de la mano de garantizar las necesidades materiales y 

formales de la comunidad de vida.  

El principio formal de legitimidad crítico positivo 

como responsabilidad por la alteridad, trasciende entonces la 

pretendida igualdad jurídica o igualdad liberal. Otorga un “re-

conocimiento” del otro(a) excluido(a) como una exigencia 

ética, que obliga no a su “inclusión” como igual, sino como 

distinto(a). El principio formal de legitimidad critico-positivo, se plan-

tea como un horizonte utópico realizable, una transformación 

colectiva y radical. La alegoría semita del “unirse y caminar” de 

M. Walzer y el “caminando preguntamos” del neo-zapatismo, 

postulados utópicos se plantean como condición de posibili-

dad para este momento crítico-constructivo, para una ética 

del consenso en este horizonte de transformación.  

 
Conclusiones  
 

La vida real es el fundamento material o principio ético 

desde donde cobran sentido las mediaciones para la afirmación 

de la vida comunitaria; como hecho original originante de todo 



92 
 

sistema posible, es el criterio de verdad para toda acción politica. 

La voluntad-de-poder se ha impuesto sobre la voluntad-de-vida 

de las/los débiles, negándole las mediaciones materiales y de le-

gitimación politica, que determinan su aumento y reproducción. 

El principio crítico material, cuyo momento en la politica tiene 

su punto de inicio en el/la Otro(a) sufriente, tiene por objetivo 

asegurar la afirmación de la vida las/los oprimidos(as) por el sis-

tema injusto. La pretensión de justicia se revele como fundamento 

ético primero; “momento material del bien común político” 

(Dussel, 2019: 409). De ello que el principio crítico material sea 

desde las perspectivas abordadas por los autores en este tercer 

tomo de la Política, el que asegure el cumplimiento material de 

la vida, a través de las instrucciones políticas, el consenso-crítico 

de la comunidad-de-comunicación política, la autodetermina-

ción comunitaria, el poder delegado como mandar obedeciendo 

de acuerdo a la voluntad-de-poder del pueblo (sujeto de la trans-

formación histórica).  

Una política que fetichiza la vida, ya sea por la totalización 

del momento conservador vigente (fase 1) o el momento anár-

quico-destructivo (fase 2), es una politica necrófila, porque im-

pide su crecimiento pleno. Este fenómeno de fetichización 

pudo apreciarse en estos parágrafos abordados, tanto en refe-

rencia al orden ontológico de la razón univoca moderna  (el fi-

sicismo de la ciencia moderna, un vitalismo al modo de Nietzs-

che, así como el materialismo ingenuo de la izquierda ortodoxa), 

como a la razón equivoca posmoderna que a partir de su in-

fluencias posestructuralista, agonismos políticos y teorías  pos-

fundacionalistas, detentan una crítica óntica -subsidiaria de la to-

talidad ontológica de dominación-, que impide la concreción 

material de la vida en cuanto a justa y plena.  En vista de la ne-

cesaria subsunción del momento anárquico de la política (estado 

de rebelión) para la construcción de un “nuevo estado de 



93 
 

derecho”, deberán sobreponerse principios liberales comunes 

en la esfera del derecho, a la vez que posiciones románticas de 

las izquierdas radicales, que asociadas a un espontaneísmo de la 

mediación directa, anulan la posibilidad de una democracia re-

presentativa -para la política III, democracia legítima y factible 

por participación y representación (494)-. Sin embargo, la di-

mensión dialéctica/diacrónica de La Política, requiere de una ne-

gatividad (crítico-positiva) para evitar la fetichización de la nueva 

totalidad en creación. La discriminación crítica de estos momen-

tos, requerirá de una articulación entre táctica y estrategia para la 

efectividad de la acción política (aspecto del realismo crítico y el 

principio de factibilidad abordado en la obra [§39]).  

Siendo el postulado critico-político (criterios de orienta-

ción, ideas regulativas), enunciados abstractos a completarse con 

la praxis histórica y la experiencia empírica de la acción politica, 

permiten dotar de sentido horizontes y marcos de referencia 

para la imaginación creativa que requiere el tercer momento de 

la Política. Frente a los paradigmas tradicionales de la biopolítica 

y el biopoder, propuestas como nuevas formas de instituciona-

lización del poder frente al rol del estado y una “biopolítica en 

estricto sentido” [§37], (pudiendo agregarse una política biófila 

o biofilia, conceptos recuperados por Omar García en este vo-

lumen [§39]), permiten plantearse como postulados críticos  po-

sitivos de la esfera material para un nuevo orden político. Más 

allá del sistema necrófilo y su necropolitica, desde el horizonte 

de la liberación se proyectan postulados como la “vida perpe-

tua” (Dussel, 2006), “el crecimiento cero”, la sociedad sin clases 

o “reino de la libertad” de Marx, (Dussel 2019:185), “la comu-

nidad de trabajo” como utopía de la institución productiva y la 

“economía trascendental” (Dussel, 78-80: 2020), entre otros.  

La esfera material también atravesada por horizontes 

de comprensión biocéntricos y comunitarios, donde la 



94 
 

“forma comunidad” y el “buen vivir”, en torno a las grandes 

cosmovisiones de la memoria indígena, andino-amazónica, 

afrocaribeña -con sus componentes ancestrales, míticos y es-

pirituales- se revelan como razón material sustantiva de la ex-

periencia latinoamericana (Bautista, 2014). En cuanto al prin-

cipio formal de legitimidad crítico-positivo, postulados como 

“la paz perpetua”, “la felicidad colectiva (185), “la solidari-

dad” y el “mandar obedeciendo” zapatista resultan funda-

mentales para asegurar el ejercicio delegado del poder, para la 

creación de nuevos consensos éticos y una nueva legitimidad 

basada en el poder del pueblo como soberano.  Tanto por la 

complejidad de todo proceso político, tanto por a) las deter-

minaciones que revisten sus procesos en el paso de lo abs-

tracto-simple a lo concreto-complejo (el nivel óntico de las 

mediaciones históricas, concretas del mundo de la vida)  

(2019:228), como porque que b) ningún proceso político es 

perfecto sino siempre perfectible (por ende siempre suscep-

tible de ser fetichizado), sobrevienen nuevos desafíos para 

“construir” (crítica constructiva) creativa y positivamente un 

nuevo pacto ético. Un pasaje transontológico hacia la “tierra 

prometida”, que permita transitar entre el ser-para- la- muerte 

de la totalidad vigente hacia una comunidad-de-vida como el 

propone la Política.  

Ante el actual escenario político latinoamericano y nue-

vos desafíos geopolíticos y civilizatorios, cabrá poner en consi-

deración y en contexto -de acuerdo a la particularidad de cada 

proceso histórico-político- determinados temas de la esfera ma-

terial y del derecho, que por la complejidad de los procesos de 

transformación politica - su “posibilidad” utópica en la “reali-

dad” empírica -, no están exentos de contradicciones y tensiones 

internas. Temas que hacia un nuevo orden material y legitimidad 

politica, se ven en muchos casos sometidos a una factibilidad 



95 
 

que exige  realismo crítico. Entre ellos podrían destacarse la go-

bernabilidad y crisis de legitimidad de las democracias represen-

tativas e izquierdas progresistas, la función de los movimientos 

populares, organizaciones territoriales y partidos/movimientos 

ante la fragmentación de la izquierda, el posicionamiento de go-

biernos progresistas respecto al modelo neoliberal, la configura-

ción de políticas continentales frente al nuevo escenario multi-

polar, la nueva geopolítica de la democracia frente a un nuevo 

orden de derecho, las democracias sustantivas en un contexto 

posneoliberal, la prevalencia de la opresión patriarcal y el ra-

cismo estructural en los proyectos de izquierda, las agendas de 

izquierda en la segunda emancipación, la actual embestida impe-

rialista como análisis obligatorio del debate descolonial, entre 

otras encrucijadas. 

 

Bibliografía 
  
Bautista, Juan José (2014) ¿Qué significa pensar desde América La-
tina? Madrid: Akal.  
 
Dussel, Enrique (2020). Siete ensayos de Filosofía de la Libe-
ración. Hacia una fundamentación del giro decolonial, Trotta, 
España. 
 
______. (ed.), (2019). Política de la Liberación. Crítica Crea-
dora. Volumen III, (inédito, para uso exclusivo e interno del 
semillero organizado por AFyL-México), México.  
 
______.  (2014a). 16 tesis de economía política. Una interpreta-
ción filosófica. México: Siglo XXI editores. 
 
______. (2014b). 14 tesis de ética. El fundamento esencial del 
pensamiento crítico. Madrid: Trotta. 
 



96 
 

______. (2006). 20 tesis de política. México: Siglo XXI Editores. 
______. (1986). Ética comunitaria. Madrid: Paulinas. 
 
Hinkelammert, Franz (2017). “La crítica de la religión neoli-
beral del mercado y los derechos humanos” en: Antología 
esencial. La vida o El capital. El grito del sujeto vivo y corporal frente 
a la ley del mercado. Buenos Aires: CLACSO/ALAS.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



97 
 

El realismo crítico como imperativo democrático. 
Pueblo, participación y representación 

 

José Romero Losacco 
 

Those blessed, cursed humans 
You may call them authors, true leaders 
Kings with no crown or simple human beings 
They lived and died here they are always among us 
Those unsung prophets and dead messiahs 

Orphand Land 

 

Una introducción necesaria 
 

La escritura de este texto se hace en medio de los ecos 

mediáticos producidos por el conflicto entre la Organización 

del Tratado del Atlántico Norte (Estados Unidos) y la Fede-

ración Rusa en territorio ucraniano. Estas circunstancias han 

modificado el mapa que originalmente fue dibujado como 

hoja de ruta para la presentación de los textos “El Realismo 

Crítico ante la inevitable fabilidad política. El Principio estra-

tégico crítico” de Omar García Corona, y “La transición: el 

pueblo como origen del ejercicio de la nueva potestas. Repre-

sentación y participación”. Considero que hacer explícito el 

momento en el cual se escribe es fundamental, ya que éste 

habla acerca la temporalidad constituyente del propio lugar 

de enunciación.  

Desde Europa vemos con preocupación que algunas 

izquierdas se posicionan, sin dudarlo, entre las voces que es-

timulan y legitiman el hecho de enviar armas a Ucrania, pero 

silencian la responsabilidad que tiene la OTAN en el con-

flicto, todo ello mientras quienes antes negaban el paso a mi-

llones de personas desplazadas, como resultado de la 



98 
 

intervención Occidental en la mal llamada primavera árabe, 

hoy abren las puertas solo a población con ciudadanía ucra-

niana, argumentando el dolor que produce observar a perso-

nas blancas huyendo de los bombardeos. 

Vemos con toda crudeza que las palabras de A. Césaire 

en su Discurso sobre el Colonialismo tiene total vigencia, Europa al 

ponerse de perfil frente a los desastres que promueve en el Sur 

Global solo alimenta su monstruo interno. Nos preocupa, aun-

que no nos extraña, porque para los que somos de Venezuela ya 

hemos visto con qué intereses terminan alineándose aquellos a 

los que Ramón Grosfoguel ha llamado decoloniales coloniales. 

Estas palabras me son necesarias en la medida en que 

resulta ajeno a mis intenciones abordar la cuestión del realismo 

crítico alejado de la realidad que hoy nos interpela, como in-

tentaré mostrar en las líneas que siguen, sobre todo porque 

éste se trata de un imperativo democrático en tanto guía para 

un hacer político crítico. 

 

Del Realismo ingenuo al realismo crítico 
 

Omar García Corona comienza por ubicarnos en el lugar 

desde donde parte, su locus de enunciación, así afirma posicio-

narse desde la acción estratégica como horizonte y actualidad 

práctica. Se trata de una acción con orientación crítica, es decir, 

con la intención de crear instituciones empíricamente sustenta-

bles. Esto implica un movimiento más allá del realismo ingenuo 

propio de la filosofía política liberal, y de la estrechez academi-

cista. Así, nos propone ubicar por un lado el realismo crítico del 

“locus latinoamericano” y por otro el pragmatismo sin princi-

pios de la política liberal. Se entiende, por tanto, que el realismo 

crítico como práctica transformadora, en su despliegue, atiende 



99 
 

a los principios material, formal y de factibilidad propios de una 

política de la liberación. 

El realismo crítico se presenta como contrario al uto-

pismo ideológico, este último siendo la promesa de realización 

empírica absoluta del reino de la libertad, porque, aunque 

“Ninguna revolución histórica condujo hacía ese destino 

atemporal y terreno”, el realismo crítico nos libra de abando-

nar la acción política tanto táctica como estratégica. El autor 

nos advierte así que todo futuro está atravesado por un factor 

entrópico que deriva en la merma de eficacia por parte de las 

instituciones. De esta manera, se posiciona contrariamente a 

la desmovilización que producen las posiciones posmoder-

nas, mismas que han sido fundamentales para la domestica-

ción del conflicto político durante la revolución cultural neoliberal. 

Para ello se postula el principio esperanza, para mantener una 

actitud liberadora para la acción. 

La conjunción entre principio esperanza y realismo crítico, 

nos habilita para comprender y tomar posición frente a situa-

ciones reales, es decir, complejas. Ambos resultan cruciales a la  

hora de valorar, por ejemplo, el devenir de los llamados gobier-

nos progresistas en Nuestramérica, así como las derivas de las 

izquierdas que han terminado alineadas con el relato del De-

partamento de Estado, esas que hace un par de años llegaron 

a calificar el golpe de Estado a Evo Morales como una hipóte-

sis, y que solo se posicionan en los momentos de mayor ten-

sión y amenaza por parte de las fuerzas de la reacción, lo hacen 

“alertando” de la necesidad de la autocrítica culpabilizando a la 

víctima de ser la causa de la agresión hacía sí misma. 

En especial, el realismo crítico pone de manifiesto lo 

que Armando F. Steinko, en medio de la situación que abre 

la escalada del conflicto entre EEUU (OTAN) y Rusia, llama 



100 
 

una vuelta de la izquierda a confrontarse con sus propios fan-

tasmas. Debatiéndose entre subordinar 

 
“[…] la realidad a una serie de postulados morales 
tales como el legítimo derecho a vivir en paz, a la 
vida o el respeto a la integridad territorial… (o) in-
tenta[r] partir de la realidad y de los hechos históri-
cos para hacer avanzar la realización de dichos pos-
tulados sobre bases empíricamente fundadas o 
“reales”. El primero se conforma con valorar y 
contemplar la realidad, el segundo la valora, como 
no puede ser de otra forma, para además intentar 
construir un mundo mejor”.24 

 

Atravesamos un momento en el que estos fantasmas 

se manifiestan con claridad, en especial cuando observamos 

cómo, no solo las derechas europeas, sino también las iz-

quierdas más a la izquierda aprueban el envío de armas a 

Ucrania, la sanciones a Rusia, incluso apoyando el bloqueo de 

los medios de comunicación que presentan versiones alterna-

tivas al relato occidental, dejando en evidencia la importancia 

tanto del realismo crítico, como del principio estratégico crí-

tico. Este principio estratégico crítico resulta imprescindible, 

por orientativo, cuando se intenta comprender las diferencias 

entre revoluciones destructivas e instantáneas y los procesos 

de revolución constructiva de duración más prolongada, pero 

también para poder discernir cuando nos encontramos frente 

a conflictos que son el desarrollo de las intenciones de fuerzas 

globales que ven mermada, cada vez más, su hegemonía. 

 
24 Crisis en Ucrania y fantasmas en la izquierda, Política 9 marzo, 2022. 
El Viejo Topo. https://www.elviejotopo.com/topoexpress/crisis-en-
ucrania-y-fantasmas-en-la-iz-
quierda/?fbclid=IwAR0M9H9PHsAS1faa-
reEH4faHG4H_TmGipo7Iqq8Y94wVuQbLgci7WaUKzEE 



101 
 

La relación de lo estratégico con la guerra, el Strategó, 

tanto en su acepción como “general de un batallón militar 

terrestre, así como “arte de dirigir operaciones militares”, nos 

recuerda que los objetivos de la guerra no están en la guerra 

misma, sino que se encuentran dentro del campo político. 

Para una política de la liberación, toda política tiene por ho-

rizonte el aumento de la vida, por tanto, las guerras de libera-

ción, las insurrecciones armadas populares no son ajenas a 

sus planteamientos, como tampoco pueden serlo los conflic-

tos surgidos del necesario y constitutivo carácter expansivo 

de Occidente y su proyecto civilizatorio moderno-colonial. 

En este punto, debemos detenernos en la cuestión de 

la guerra, antes de proseguir nuestro camino hacia la temati-

zación de las revoluciones constructivas y los recursos estra-

tégicos de una política de liberación. Porque cuando se 

afirma, como hace Clausewitz, que la guerra es la continua-

ción de la política, se pasa por alto que es la guerra colonial la 

que constituye el fundamento de la modernidad, y por tanto 

es en ella en la que se realiza la fetichización de la potestas.  

Habría que agregar, para ir más allá que lo propuesto por 

Omar García Corona, que el perfil conquistatario de las monar-

quías europeas se funda mucho antes del proceso de invasión y 

conquista de Abya-Yala, en primer lugar, porque cómo ha mos-

trado Javier García Fernández25, en el caso de la monarquía his-

pánica su origen está en la mal llamada reconquista, y en segundo 

lugar porque el fundamento conquistatario de esa violencia es 

propio del “periodo” que solemos definir con el apelativo de 

feudalismo, o modo de producción feudal.  

 
25 García Fernández, Javier (2019) Desolconizar Europa, Ensayos para 
pensar históricamente desde el sur. Brumaria, Madrid. 



102 
 

La cuestión feudal es una gran limitación a la hora de 

comprender la violencia fundante de la modernidad, porque 

para su definición se suele recurrir al mito por el cual se en-

tiende que la modernidad, y por tanto el capitalismo emergen 

de una ruptura sin solución de continuidad con el antiguo régi-

men, dejando de lado que son justamente las guerras durante 

el llamado feudalismo las que entronizan a señores de la gue-

rra devenidos en aristocracia latifundista, quienes mediante 

guerras de conquista y apropiación/desposesión se hacen con 

territorios tenidos por comunes. Se trata de sujetos que en-

contrarán en la guerra su forma de acumulación y de realiza-

ción en tanto clase.  

Por tanto, el carácter fetichista de la política moderna 

deriva del fetichismo de la guerra propio del llamado feuda-

lismo, es así cómo podemos llegar a comprender que este tipo 

de guerra ha sido condición para la puesta en marcha de una 

economía intensiva en capital y no en trabajo, la cual con-

trasta, como muestran R.B Wong y Rosenthal26 con una eco-

nomía intensiva en trabajo en el caso de la milenaria China. 

Dicho lo anterior, entendemos, tal y como la describe 

Nelson Maldonado Torres27, que una política que tiene a la 

guerra como fundamento, es una política sin marco ético, 

mientras que una política de la liberación entiende que toda 

práctica política crítica debe distinguir, como indica García 

Corona, que “el bien es mantener la vida, propiciarla y desa-

rrollarla. El mal es destruir la vida, inhibir, negarla”. Por ello, 

el realismo crítico nos permite tematizar la guerra ya no desde 

 
26 Rosenthal, Laurent y R. Bin Wong (2011): Before and Beyond Divergence: 
The Politics of Economic Chance in China and Europa. Harvard College, Es-
tados Unidos 
27 Maldonado-Torres, Nelson (2008): Against war: views from the un-
derside of modernity. Duke University Press. 



103 
 

la abstracción de la paz del orden vigente, una paz que es la 

paz del ser, porque solo el sufrimiento del ser conmueve al 

ego moderno/colonial.  

 

El realismo crítico y la dialéctica complementaria  
Representación/Participación. 
 

En el mundo moderno existe una suerte de totalita-

rismo democrático que, como nos muestra E. Dussel, reduce 

la democracia a su forma representativa liberal. En este sen-

tido, se deduce que a ésta solo puede hacer oposición una 

única posición cuasi-anarquista, se trata de una posición que 

puede afirmarse por la ausencia de una formulación positiva 

del poder, es por ello que el liderazgo político es tenido en ex-

clusiva como una dictadura populista. Se trata de fórmulas a tra-

vés de las que se deriva en la inmovilización de las voluntades 

políticas, si el poder es solo dominación, y el ejercicio del li-

derazgo solo puede ser dictadura y populismo se imposibilita 

toda transformación. A partir de este diagnóstico se hace evi-

dente cómo se configuran el antagonismo entre representa-

ción y participación, y como su deriva estratégica se debate 

entre fortalecimiento del Estado, frente a la disolución insti-

tucional del mismo.  

Contrario a las antinomias que emergen de este totalita-

rismo democrático, E. Dussel transforma los antagonismos en 

complementariedad. Este giro inicia planteando que la representa-

ción se institucionaliza como delegación y la participación se ejerce en acto y 

puede institucionalizarse. A partir de este enunciado se deriva pri-

mero la existencia de una potestas participativa, mientras la fun-

ción representativa es el gobierno., siendo este último la realiza-

ción de los contenidos, es decir, el momento material. 

La participación, por su parte, opera de manera propo-

sitiva y fiscalizadora. En tanto propositiva, se trata del 



104 
 

ejercicio que hace visible las necesidades y demandas, mien-

tras en su rol fiscalizador la participación vigila, castiga y pre-

mia, hacer en el que aparece el momento formal de legitima-

ción. En esta formulación los partidos, aunque mediaciones 

institucionales de representación, la participación es anterior 

a estos, mientras la participación crítica institucionalizada, los 

movimientos sociales, no requieren de los partidos, no los 

niegan. Así, los movimientos sociales, en tanto mediaciones para 

la crítica, interpelan la transformación y fiscalizan a las institu-

ciones de representación. 

Esta desarticulación de la antinomia representación/par-

ticipación, que de forma afirmativa reconstituye la relación entre 

los términos en un sentido afirmativo, permite comprender que 

dicha contradicción es la forma histórica en la que la moderni-

dad despliega la democracia representativa, como orden desde 

donde gestiona la burguesía frente a la nobleza. Se trata de, partiendo 

desde un realismo crítico,  comprender que antes de una contra-

dicción, estamos delante de una codeterminación, son momen-

tos mutuamente necesarios, de lo contrario nos encontramos 

dos únicas alternativas, por una parte la democracia unilateral liberal, 

ejercida como indica E. Dussel como fetichismo monopolítico de los 

partidos, y por otra la democracia participativa como idea, aún sin 

institucionalización  efectiva, opción monopolizada por anar-

quismos extremos cuya imposibilidad fáctica ha sido suficiente-

mente probada.  

A partir de este realismo crítico se entiende que la po-

tentia es tanto fuerza como posibilidad, en este sentido, es ac-

tualidad futura y potencia de acto posible, siendo la participación 

actualización de la potentia como potencia. Entendida así, la partici-

pación atraviesa las tres instancias del ejercicio de la potestas, 

como participación que demanda, representación que gobierna (el mo-

mento representativo) y como participación que controla. 



105 
 

No resulta evidente que, en el desarrollo categorial de 

la potestas como totalidad institucional del sistema político, la corre-

lación de estas tres instancias con lo que E. Dussel llama las 

tres constelaciones diacrónicas de la política. Para E. Dussel la polí-

tica se realiza a partir de tres momentos, (1) el orden o totali-

dad vigente (positividad), (2) ruptura mesiánica (negatividad), 

(3) construcción del nuevo orden. Esto lo afirmamos, en la 

medida que consideramos la participación, en tanto que de-

manda es una interpelación a la totalidad vigente, lo que no 

se traduce en ruptura mesiánica mientras la representación 

que gobierna responda positivamente a dichas demandas.  

Sin embargo, la fetichización de la potestas se traduce en 

una fractura de la relación entre participación como momento 

esencial de la legitimidad y el momento representativo, a partir de allí 

lo que se desarrolla es la no participación en tanto pérdida del 

poder político, lo que se deriva en la necesaria actualización 

de la potentia en la ruptura con el orden vigente y su realización 

como ruptura mesiánica, para luego realizarse como potestas 

a través de la construcción de un nuevo orden. 

Todo esto requiere de un realismo crítico, a partir del cual 

podamos ir caminando a través de las complejidades de lo 

concreto, aprender a identificar cuándo estamos ante un mo-

mento mesiánico, o por el contrario nos encontramos frente 

a “rebeliones” interesadamente promovidas por las fuerzas 

fácticas del orden vigente. Este realismo nos permite com-

prender de manera crítica el devenir de las luchas, así como 

los procesos de transformación de Estado, asumiendo como 

falsa la dicotomía entre participación y representación, pero 

también nos supone el reto de interpelar un orden que, en 

tanto totalidad, hoy abarca el planeta entero. 

La interpelación de este orden planetario vigente de 

una potestas global, lo que requiere, tal y como lo ha 



106 
 

planteado E. Dussel en muchos de sus trabajos la llegada de 

una nueva era transmoderna en la que la humanidad toma 

conciencia de sí misma y de su rol fundamental como ser vi-

viente metasemiótico, es decir, hacer presente el carácter se-

mioético28 del Homo sapiens. Llegando a comprender que la 

simultaneidad de guerras existentes hoy en el mundo, el ca-

rácter invisible de aquellas que ocurren más allá de la línea del 

ser, son parte constitutiva de dicho orden.  

Por tanto, el realismo crítico resulta en una guía funda-

mental para comprender que un más allá de la colonialidad de 

la paz29 es en un más allá de la guerra colonial, pero también 

nos orienta en el marco de las guerras concretas que se dispu-

tan y se disputarán en la medida en la que el orden moderno 

llega a su final. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
28 Petrillli, Susan (2013): The self as a Sign, the World, and the Other. 
Transaction Publishers, New Jersey. 
29 Maldonado-Torres, N. “Notes on the Coloniality of Peace” 
https://fondation-Frantzfanon.com/notes-on-the-coloniality-of-
peace/ 



107 
 

Dimensiones creativas de la Política de la 
Liberación: la transformación material 

ecológica-económica y la transformación del  
sistema del derecho 

 
Esteban Gabriel Sánchez 

 
La ley mata ¿Quién mata a la Ley? 

José Martí 

 

En esta ocasión, nos proponemos comentar y analizar los 

aspectos más destacados de los siguientes apartados: § 41 Trans-

formación material ecológica y económica, § 42. El sistema del 

derecho y la nueva legalidad y el excurso IV Transformación del 

nuevo Sistema del Derecho. Los mencionados apartados for-

man parte del capítulo 6 gobernabilidad falible en la creación 

institucional del tercer volumen de la Política de la Liberación. 

La Filosofía de la Liberación se encuentra ante el desa-

fío de construir diversas mediaciones sociales a fin de trans-

cender el horizonte civilizatorio moderno/colonial. El dic-

tum martiano nos permite poner en cuestión no sólo el orden 

legal vigente sino también el imperio inexorable de la valori-

zación del valor. En ese sentido, nos enfrentamos a una crisis 

civilizatoria sin precedentes en la historia de la humanidad, 

que pone en peligro la continuidad de la vida en la Tierra. 

Según Dussel el contenido material de toda política es la vida 

humana concreta de una comunidad. En el marco del para-

digma moderno, la naturaleza queda reducida a la racionali-

dad medio-fin puesto que es considerada como mero recurso 

pasible de explotación en función de la acumulación de capi-

tal. A continuación, exponemos la transformación material 

ecológica y económica de la Política de la Liberación.   

 



108 
 

Aportes a una racionalidad reproductiva: religar la eco-
logía y economía 
 

La Filosofía de la Liberación postula que la Naturaleza 

“es el fundamento de la vida humana” (Álvarez Lozano, 

2022, p. 551), dicho postulado retoma los saberes de las cul-

turas ancestrales de Nuestra América, desde un criterio de la 

racionalidad reproductiva de la vida. La dimensión material 

de la Política de la Liberación consiste en la afirmación de la 

vida humana entendida como “Voluntad de Vivir, como po-

der que pone las mediaciones para cumplir con el principio 

de justicia (…), de paz (…) para la permanencia y el aumento 

de la vida de la comunidad política” (Dussel, 2013, p. 59). 

Ahora bien, la dimensión creativa de la Política de la Libera-

ción debe conducir a la superación del capitalismo, del socia-

lismo realmente existente como modelos productivistas pro-

pios de la Modernidad.  

Para ello, como señala Álvarez Lozano, resulta necesa-

rio emprender un “giro copernicano” en la caracterización 

moderna de la naturaleza como reservorio de recursos para 

su explotación y posterior acumulación. En este sentido, la 

dinámica incesante de acumulación propia de la modernidad 

se manifiesta como un sistema crematístico, en el cual el ca-

pitalismo contemporáneo se trata de una crematística comer-

cial que genera en su despliegue un incremento constaste de 

la pobreza y, al mismo tiempo, destruye las condiciones de 

producción y reproducción de la naturaleza.  

Por eso, la Filosofía de la Liberación concibe a la Na-

turaleza como Pachamama o Gaia dado que el fundamento 

(Grund) de la vida humana se deriva de ella. Siguiendo a Hin-

kenlammert, dicho fundamento se construye como juicio de 

vida-muerte puesto que nos permite discernir los criterios de 



109 
 

producción y reproducción de la vida humana en comunidad 

(Ramaglia & Sánchez, 2022). De este modo, se recupera a la 

ecología desde una dimensión vivificante, puesto que la Na-

turaleza es condición condicionante de la vida en sus múlti-

ples manifestaciones. Para el colega Álvarez Lozano se deben 

construir y reconstruir mediaciones institucionales que con-

ciban de dicho modo a la voluntad de vida; instituir una nueva 

Organización de Naciones Unidas que legislen el derecho y 

la política internacional a partir de la concepción de Gaia o 

Pachamama. En suma, ante el desafío impuesto por la crisis 

ambiental también se tiene que transformar, superar la insti-

tucionalidad estatal moderna, para dar paso hacia una nueva 

forma del Estado de futuro (transmoderno). 

En esta perspectiva acerca de la Naturaleza como su-

jeto de derecho, podemos reconocer los avances logrados en 

América Latina en los últimos años. Desde 2008 la carta 

magna del Ecuador se fundamenta en la concepción del Buen 

Vivir (Sumak Kawsay), como también la constitución de Bo-

livia se basa en el Suma Qamaña de las poblaciones andinas. 

Ambas cosmovisiones resultan analógicas con respecto a la 

afirmación de la vida ya que niegan la lógica de acumulación 

de capital. Sin embargo, tanto la capitulación de Lenin Mo-

reno en Ecuador en el 2017, y luego con el golpe de Estado 

en Bolivia en 2019 al gobierno de Evo Morales y Álvaro Gar-

cía Linera, ambos momentos políticos supusieron un retro-

ceso en esta directriz política para los procesos emancipato-

rios en América Latina.  

Cabe destacarse que las concepciones de los pueblos ori-

ginarios tienen un criterio que trata de “crear un mundo en el 

cual todos caben, inclusive la naturaleza” (Hinkelammert, 2021, 

p. 143). La transformación de un nuevo Estado (transmoderno) 

tiene que generar las condiciones institucionales de un consumo 



110 
 

mesurado en armonía con el metabolismo viviente. Por ello, se 

encuentran estrechamente imbricados los principios ecológicos 

con los económicos de la Política de la Liberación en sus dimen-

siones normativas: “¡debemos en todo actuar de tal manera que 

la vida en el planeta Tierra puede ser una vida perpetua!” (…) “¡de-

bemos imaginar nuevas instituciones y sistemas económicos que 

permitan la reproducción y crecimiento de la vida humana y no 

el capital!” (Dussel, 2012, p. 130).  

Como indica Álvarez Lozano el giro copernicano30 im-

plica recuperar la raíz vital de la ecología y economía “orien-

tada a la reproducción de la vida humana en comunidad” (Ál-

varez Lozano, 2019, p. 324). En definitiva, se trata de direc-

cionar las mediaciones sociales del mercado, el estado en fun-

ción de la conservación, reproducción y aumento de la vida. 

En la actualidad, los Estados neoliberales reducen a la econo-

mía a la voracidad del totalitarismo de mercado. En contra-

partida, la Política de la Liberación se propone religar la eco-

nomía y la ecología en función de la reproducción de la vida, 

en este aspecto, es menester transcender las formas capitalis-

tas del Estado desarrollista y el Estado de Bienestar.  Resulta 

necesario abandonar la crematística capitalista y emprender la 

religación de la economía con las necesidades humanas. Se-

gún el economista mexicano podemos identificar dos 

 
30 Como explica el colega mexicano “este giro significa pasar de un 
sistema crematístico que no asume ni los límites ambientales ni humanos 
(de ahí el calentamiento global y la pobreza, entre otras crisis) porque 
está orientado a la acumulación de capital, a un sistema económico que 
respete los límites ambientales y humanos (como veremos adelante) en 
tanto que tiene como fin último la reproducción de la vida humana - 
desde luego, siendo dichos sistemas la institucionalización del llamado 
campo económico, el giro sistémico significa un giro del propio campo 
económico en cuanto ‘totalidad particular de sentido’ ” (Álvarez Lo-
zano, 2019, p. 582). 



111 
 

expresiones políticas empíricas de la transformación: el coope-

rativismo y el ingreso universal básico.  Asimismo, el autor indica 

que el proyecto teórico, de Franz Hinkenlammert y Henry 

Mora, acerca de la intervención sistemática de los mercados repre-

senta un aporte significativo en la transformación institucio-

nal ecológica, dado que expresa una racionalidad reproduc-

tiva del sujeto humano y, al mismo tiempo, cuestiona radical-

mente la irracionalidad de lo racionalizado.  

Por último, el economista mexicano señala que el Estado 

que produce y planifica cibernéticamente para la vida tiene que 

calcular el valor de un bien de acuerdo “al tiempo que llevó pro-

ducirlo (tal celular vale 20 horas de trabajo), en la economía para 

la vida (nuestra propuesta) el valor de un producto corresponde 

al tamaño del impacto ambiental ocasionado al producirlo (este 

celular cuesta 0.08 hectáreas de espacio bioproductivo) ¿Por qué 

elegimos este criterio y no el valor-trabajo? Por una simple ra-

zón: nos sobra fuerza de trabajo (y más con la cuarta revolución 

industrial), pero sólo disponemos de una cantidad finita de es-

pacio bioproductivo en la Tierra para cubrir nuestras necesida-

des materiales de existencia. Al respecto, en aras de no desper-

diciar dicho espacio bioproductivo, el Estado transmoderno 

tendría que planificar la producción conforme a criterios de efi-

ciencia energética o ambiental” (Alvarez Lozano, 2022, pp. 579). 

Además, el Estado también tiene que negar empíricamente la 

pobreza puesto que debe garantizar la vida dignidad de los suje-

tos humanos en comunidad. En este sentido, las célebres pala-

bras marxianas de la Crítica al programa de Gotha “a cada quien 

según necesidades”, tienen que ser repensadas desde una racio-

nalidad reproductiva que regule los bienes disponibles y oriente 

que el consumo de cada sujeto “no rebase el límite universal-

mente permisible (…) la asignación de una parcela del espacio 

bioproductivo de la Tierra igual para todos los seres humanos, 



112 
 

como límite al principio de consumo mesurado, es la forma más justa 

y conveniente para resolver la crisis ambiental global” (Alvarez 

Lozano, 2019, p. 580). A continuación, analizamos la dimensión 

creativa, transformadora del sistema del derecho desde la Filo-

sofía de la Liberación. 

 

La transformación del sistema del derecho: matar la ley 
moderna 
 

Ahora seguimos los pasos hacia una fundamentación 

de un nuevo sistema del derecho y la legalidad propuesta por 

Carlos Antonio Wolkmer y Lucas Machado Fagundes. En 

primer lugar, la Política de la Liberación comienza por pos-

tular y reconstruir el accionar de los sujetos políticos como 

comunidad y no sólo como átomo social de una determinada 

nación, tal como sostiene la tradición individualista moderna. 

Por el contrario, la comunidad nos remite a los lazos históri-

cos de los sujetos vivos, por ello cada comunidad instituye en 

sí misma un consenso a partir del cual legitima la acción de la 

vida humana en relación con los Otros (consenso populi) 

(Wolkmer & Machado Fagundes, 2022). Al mismo tiempo, 

como afirman los colegas brasileños, el comienzo de un 

nuevo sistema del derecho inicia desde un hecho empírico: la 

existencia efectiva de víctimas de una totalidad vigente. Según 

Dussel, el carácter trans-ontológico del sujeto vivo permite 

evidenciar el orden vigente como injusto, en este momento, 

se inicia un consenso crítico que se produce desde la propia ex-

periencia histórica de la comunidad de víctimas. 

Si retomamos la cita martiana de que la ley mata, dicha 

aseveración expresa la ilegitimidad del sistema vigente puesto 

que no se encarga de la producción y reproducción de la vida de 

la comunidad política. Irrumpe el grito del sujeto al denunciar 

que la ley se convierte en el fundamento ilegitimo del poder de 



113 
 

un pueblo. La praxis de un pueblo emerge de la propia realidad 

concreta como una acción anti fetichista, rompe la legitimidad 

al mostrar el disenso crítico con el sistema imperante. Dicha praxis 

se instituye originariamente desde la “visión política positiva y 

afirmativa de la vida de las corporalidades vivas: es la política que 

afirma la voluntad de vida de los pueblos en contraposición a la 

voluntad de poder de las elites hegemónicas” (Wolkmer & Ma-

chado Fagundes, 2022, p. 595). La acción política afirmativa de 

los sujetos vivos como Pueblo, por un lado, instituye el disenso 

crítico contra el sistema fetichizado, y por el otro, la praxis de li-

beración transforma el poder en voluntad de vida, también cons-

truye un consenso crítico desde la comunidad de víctimas y se pro-

yecta hacia una mediación material crítica: el Estado plural. En 

palabras de los juristas latinoamericanos: “la pluridijuridicidad libe-

radora (crítica del orden vigente e instituyente del futuro orden) 

tiene como base la realidad histórica de los sujetos vivos con 

relación intersubjetiva; en síntesis, el sistema jurídico, histórico 

es empíricamente plural” (Wolkmer & Machado Fagundes, 

2022, p. 609). Sin embargo, resulta importante aclarar que el plu-

ralismo jurídico tiene dos modalidades articuladas, por un lado, 

el pluralismo jurídico comunitario (PJCP) y, por el otro, el plu-

ralismo jurídico estatal. El PJCP se manifiestas en las fuerzas y 

luchas sociales con independencia del poder estatal.   

En esta perspectiva de la Filosofía de la Liberación, se 

trata de trasformar el sistema del derecho a fin de contribuir 

con la afirmación de las plurijuridicidades insurgentes ancladas en 

la intersubjetividad de sujeto vivo y la racionalidad reproduc-

tiva, la interculturalidad y el pensamiento descolonial. Como 

señala Dussel, la transformación del sistema del derecho 

emerge como parte de la “ruptura que inicia un nuevo co-

mienzo desde las víctimas. Esta creatividad irruptiva desde la 

nada (ex nihilo) del sistema es «lo mesiánico»” (Dussel, 2022, 



114 
 

p. 642). En suma, la transformación material ecológica-eco-

nómica y la transformación del sistema del derecho surgen 

desde la comunidad de víctimas en tanto aspiran a transcen-

der el proyecto civilizatorio moderno.  

 

Bibliografía  
 
Álvarez Lozano, L. J. (2022). Transformación material eco-
lógica y económica. In E. Dussel (Ed.), Política de la Libera-
ción: crítica creadora. Volumen III (pp. 549-583). 
 

Dussel, E. (2012). Para una política de la liberación. Editorial 
Las cuarenta Gorla. 
 

Dussel, E. (2013). Política de la Liberación II. Arquitectónica. 
Docencia. 
 

Dussel, E. (2022). Excurso IV. La transformación del sis-
tema del derecho. In E. Dussel (Ed.), Política de la Liberación: 
crítica creadora. Volumen III (pp. 637-645). 
 

Hinkelammert, F. J. (2021). El ser humano como ser su-
premo para el ser humano: más allá de la religión neoliberal 
del mercado. In La crítica de las ideologías frente a la crítica de la 
religión: volver a Marx trascendiéndolo (pp. 137–170). CLACSO. 
http://hdl.handle.net/11674/5133. 
 

Ramaglia, J. M., & Sánchez, E. G. (2022). Materiales para 
una crítica del presente: marxismo y religión en Franz Hin-
kelammert. Utopía y Praxis Latinoamericana, 27(97), 206–220. 
https://doi.org/http://doi.org/10.5281/zenodo.6378096 
 

Wolkmer, A. C., & Machado Fagundes, L. (2022). El sistema 
del derecho y la nueva legalidad. In E. Dussel (Ed.), Política de la 
Liberación: crítica creadora. Volumen III (pp. 549-583). 

http://hdl.handle.net/11674/5133
https://doi.org/http:/doi.org/10.5281/zenodo.6378096


115 
 

Revolución, Estado, Pueblo y democratización 
desde la crítica creadora de la Política de la 

Liberación 
 

Frank David Girón Mego31 
 
 

La Revolucio n, el Estado y las tensiones creativas 
 

El "fracaso" de las revoluciones (del siglo XX) no es 

más que la constatación de la necesidad de nuevas 

emergencias sociales, pues las injusticias no se han detenido 

a pesar del "triunfo" planetario de la ideología neoliberal 

como avanzada del capitalismo posindustrial, financiero y 

tecnológico. Dicho fracaso puede estar asociado a la inversión 

que los aportes teóricos van sufriendo, incluso en manos de 

sus primigenios autores. Eso le pasó a Lenin en El Estado y la 

Revolución. Esos "fracasos", el esfuerzo constante de las luchas 

(proletarias y del tipo que sean) han sido el motor que permite 

la consecución de derecho humanos y la producción de 

humanidad frente a los sistemas de deshumanización. 

Para que existan fracasos tienen que existir procesos 

revolucionarios que se van fraguando subterráneamente en la 

cotidianidad de las relaciones de poder dominantes. En 

determinadas circunstancias esas fuerzas sociales que anidan 

en el interior afloran y transforman la realidad para siempre, 

incluso a pesar de los procesos contrarrevolucionarios. 

 
31 Abogado por la Universidad Nacional de Cajamarca/Perú. Con 
estudios de Maestría en Filosofía por la Universidad Iberoamericana, 
CDMX, México y maestrante en Criminología Crítica y Estudios 
sobre las Violencias por el Colegio Michel Foucault, CDMX, México. 
Asociación de Filosofía y Liberación/Perú.  
Correo electrónico: fdgironm@unc.edu.pe 



116 
 

Llegan a desbordar "los dispositivos construidos en décadas 

y siglos de dominación" como colectividad social en "estado 

de democracia absoluta" (García Linera 2022, 600). Se trata 

de un momento en que la "sociedad" es capaz de autocrearse 

y autodeterminarse, cuando deja de ser simple superficie de 

inscripción, mera institución o norma, y en flujo constante y 

con creatividad ilimitada se da a sí misma un nuevo orden. 

Esto es la revolución. El momento creativo va 

transformando las instituciones, el ímpetu de la revolución 

puede no obstante enfriarse y con ello viene la solidificación. 

Un problema grave entonces se les presenta ya en un inicio a 

las revoluciones, ¿cómo mantener la crítica en un proceso 

creativo (para evitar el enfriamiento) o cómo hacer del 

momento creativo uno crítico creativo (para sostener el 

momento ígneo revolucionario)? De esta pregunta el Estado 

es el principal cuestionado, pues es el resultado de las luchas 

históricas y en muchos casos, por no decir en todos, es el 

medio primordial de la dominación de clase (raza, género, 

etc.) pues en su nacimiento mismo atiende a determinados 

intereses y no a la colectividad social en su conjunto. 

Por lo general, las revoluciones son reducidas a la 

toma de las instalaciones de gobierno − ni siquiera del 

Estado− por parte de los revolucionarios. Eso es tan solo un 

efecto infinitesimal. Una segunda reducción es la referida a 

considerar la revolución un hecho insurreccional o de toma 

de las armas. La revolución, en cambio, es un proceso de 

largo aliento que no se reduce ni a un estallido ni a una 

modificación ipso facto del orden vigente. De manera que una 

revolución no está fijada de antemano ni es el "resultado 

calculado, así sea del más eficiente, perspicaz o inteligente 

partido o teórico revolucionario”. Se trata más bien de una 

"situación histórica en extremo original" (García Linera 2022, 



117 
 

604). Una vez estallada, los procesos teóricos son flujos o 

corrientes que refuerzan o debilitan la lucha. En tal sentido, 

dentro del mismo proceso revolucionario se presentan hasta 

tendencias político-ideológicas bien polarizadas. Lo que nos 

obliga a referirnos a una revolución como una "intensa guerra 

de posiciones y una concentrada guerra de movimientos 

ideológico-políticos" (García Linera 2022, 605) 

Una revolución, ante todo, modifica drásticamente la 

arquitectura de las relaciones prevalecientes y después se 

traduce en un desmoronamiento de las estructuras morales 

de las antiguas clases dirigentes: disuelve las ideas dominantes 

y las influencias que determinan la pasividad de los 

dominados. De modo que, una revolución primero se juega 

en la propia sociedad a través de liderazgo político y 

organizativo, para luego devenir estructura estatal y 

monopolización y unicidad de poder. "En realidad, una 

revolución son múltiples y contradictorias revoluciones". 

"Toda revolución es también una manera de nacionalización 

de la sociedad [...]. La oposición entre revolución y 

democracia [en este sentido] es un falso debate." (García 

Linera 2022, 606) En verdad, la revolución es la realización 

absoluta de la democracia. 

El orden lógico de la vieja sociedad queda invertido 

por la fuerza de una decisión moral de los subalternos 

colocando a estos "como seres constructores de un orden en 

el que ellos mandan, deciden y dominan." La democracia 

caracteriza un proceso revolucionario y el ser pacífica es parte 

de su naturaleza, el uso de la violencia se da en ocasiones 

excepcionales, sobre todo, cuando se presentan los 

obstáculos contrarrevolucionarios. 

Una segunda interpretación errónea de la revolución 

es que en los países asiáticos por una supuesta debilidad de la 



118 
 

sociedad civil aquella devendría en una forma de "guerra de 

movimiento" (García Linera 2022, 608). En cambio, en las 

sociedades occidentales, debido a una sociedad civil robusta, 

la revolución necesariamente tendría que ser una larga "lucha 

de posiciones". Esto lo sostuvo Gramsci; sin embargo, tanto 

el fascismo del siglo XX (y todavía el actual) así como la 

estatalización de la sociedad civil ("Estado individuado") son 

fenómenos que se oponen a esta interpretación. (García 

Linera 2022, 610) De manera que la tesis gramsciana en 

realidad tiene un reverso más acorde con las realidades 

citadas: oriente presenta una sociedad más autónoma y activa 

que su Estado, el cual sería gelatinoso y frágil. En occidente, 

en cambio, hay un Estado totalizado que enraíza su influencia 

en la sociedad civil. 

El problema del Estado en la revolución radica en la 

aparente diferenciación entre sociedad civil y sociedad 

política. La tesis de su disolución es un gran y problemático 

proceso de subsunción del Estado (sociedad política) en el 

seno del Pueblo (sociedad civil). La imperfección creativa nos 

llevará a acercarnos cada vez más hacia una indiferenciación 

entre sociedad política y civil. No obstante, presuponiendo 

esta imposibilidad de indiferenciación entre representación-

representante y representado, se otorga la posibilidad para la 

mediación del buen gobierno. Es decir, la existencia de 

instituciones, pero siempre bajo el marco u horizonte de su 

disolución, mejora y transformación. No se trataría de una 

contradicción, sino de un necesario devenir que tiene que ser 

controlado, fiscalizado por el mismo agente de su historia y 

gobierno, el pueblo. Al "cambiar la estructura global, [se trata 

de:] conservar lo sostenible, eliminar lo injusto y crear lo 

nuevo." (Dussel 2006/2018, 151) 



119 
 

"Toda revolución es fundamentalmente una 

transformación radical de los esquemas de sentido común, 

orden moral y orden lógico que monopoliza el poder político 

centralizado" (García Linera 2022, 610) y acontece en cierta 

excepcionalidad histórica32. Las excepcionalidades son 

irrepetibles, acontecen pocas veces en la vida de las naciones, 

pero su registro determina su futuro inmediato y de largo 

plazo. Para que esto último sea así, la excepcionalidad 

tumultuosa debe ir acompañada de una férrea voluntad 

política organizada que galvanice todas las potencialidades 

creativas del momento revolucionario. Entonces, que una 

hegemonía estatal se derrumbe rápidamente ciertamente es 

una excepcionalidad, pero la existencia de potencialidades 

emancipadoras, democratizadoras del poder propias de las 

organizaciones críticas o subalternas es un a priori universal. 

Esta potencia liberadora incide pacientemente en las 

estructuras estatal y cultural de un régimen dominante. 

El triunfo de una revolución se sostiene en dos pilares 

importante o dos momentos que podemos resumir como el 

momento gramsciano y el momento jacobino-leninista. El 

segundo no se reduce a la ocupación de instalaciones o símbolos 

del viejo poder, tampoco al desplazamiento y sustitución de 

autoridades gubernamentales del viejo Estado. Ambos casos 

derivan, más bien, del poder político-cultural alcanzado por las 

fuerzas sublevadas. Las fuerzas dominantes, habiendo perdido 

el poder de dirección cultural, no necesariamente lo han perdido 

en otros ámbitos. Medios de comunicación, universidades y 

hasta creencias impresas en el sentido común aún están a su 

servicio. Lo mismo se puede decir de sus resortes financieros, 

 
32 La revolución rusa de 1917, por ejemplo, aconteció durante la 
conflagración de la primera gran guerra y en la crisis de la estructura 
mundial imperial o al menos en su reconfiguración. 



120 
 

conocimientos administrativos, acceso a mercados, propiedades 

en otras áreas económicas, influencias y negocios externos. 

Todos ellos amenazan la vocación de permanencia de la 

revolución mediante los procesos contrarrevolucionarios. De 

ahí que, en más ocasiones de las que la buena fe quisiera, la 

derrota del proyecto conservador se defina en una guerra civil. 

Por tales motivos, el momento jacobino (leninista) es el que da 

paso a una recrudecida lucha que va más allá de lo teórico y se 

instala en el desnudo campo de la fuerza, ya sea como 

enfrentamiento directo o medición de fuerzas. 

Debido a que las fuerzas beligerantes del poder 

dominante derrocado se niegan a perder la ejecución de su 

proyecto de dominación se abocan a la lucha por la unicidad 

o monopolio final de la coerción del Estado. Por eso el 

momento jacobino es aquel que provoca el real desbande o 

desorganización, y en última instancia, la pérdida de fe en las 

fuerzas derrotadas. Esto se consigue, no necesariamente 

desapareciendo al enemigo, aunque eso hicieron las 

sangrientas dictaduras en nuestra América, sino asestando 

golpes puntuales que debiliten la estructura organizativa, 

incorporando otras fuerzas solidarias, reclutando cuadros 

calificados, impulsando diversas transformaciones políticas, 

lo que irradia a su vez hegemonía atendiendo a la 

estabilización del nuevo poder. No obstante, esa 

concentración de poder, para ser justamente hegemonía, 

también requiere de una democratización del poder en las 

estructuras populares, ya que de lo contrario estas se ven 

afectadas, con frecuencia gravemente, tanto que puede definir 

el curso de la revolución. 

Así, podemos resumir que, al momento gramsciano, 

de procuración de hegemonía político-cultural, sobreviene 

una lucha desnuda, un momento jacobino-leninista, que 



121 
 

define con cierta duración la unicidad del poder estatal. En 

este sentido, hay un complemento entre uno y otro momento. 

Y los problemas que se generan en torno a ellos no cesan con 

el "triunfo" inmediato de la revolución. Uno de los problemas 

que restan es la procuración de una democracia local y a la 

vez global. 

La revolución hace estallar todo tipo de jerarquías 

sociales, incluso militares. La defensa de la revolución, por su 

parte, demanda una organización que usualmente necesita de 

jerarquías y disciplina. Esto puede entenderse como una 

reducción de la democracia. Sin embargo, ya hemos ido 

señalando que la oposición entre revolución y democracia es 

falaz, porque en realidad la revolución es la mayor realización 

de la democracia, su más absoluta práctica. La lucha y defensa 

de la revolución imponen con criterio de factibilidad cierta 

organización jerárquica y disciplinaria. Pues, si se permite que 

la democracia se lleve a sus últimas consecuencias en una sola 

institución democrática sin mirar el conjunto de la realidad 

revolucionaria, se produce una "hecatombe económica" que 

puede paralizar la producción y potenciar los egoísmos 

desencadenando escasez, hambre y gran malestar que atentan 

contra el mismo curso revolucionario. Por ello, esa aparente 

contraposición entre democracia local y general, en realidad 

denuncia, más que un exceso de democracia, una falta de ella 

a un nivel general o articulador. 

Aquí se instala el problema de la transición del 

socialismo al comunismo, que es utópicamente la 

desaparición del Estado. El socialismo es la organización de 

todas las fuerzas y medios productivos que permite la 

continuidad de la revolución. Una articulación general que 

con el tiempo devenga en desaparición del Estado, como 

realización final de la revolución, debido a que lo local logra 



122 
 

articularse sin ningún tipo de mediación. Mientras ello 

suceda, la "constitución de una organización que asuma la 

gestión" de lo común general se vuelve hasta cierto punto 

imprescindible, a riesgo de que la revolución se devore a sí 

misma. En atención a ello, un Estado revolucionario es aquel 

que "protege la revolución del colapso económico y de los 

egoísmos localistas" (García Linera 2022, 616). La paradoja, 

se mantiene en tanto que necesaria, especialmente en un 

mundo globalizado en el gran capital y dominado por el 

imperialismo y sus aliados, "hay rebelión social si se derrumba 

el viejo poder estatal de las clases dominantes. Sin embargo, 

esa rebelión ha de triunfar si tiene capacidad de crear un 

órgano que centralice la acción e ímpetu colectivo para 

defenderse de las múltiples agresiones [...]." (García Linera 

2022, 616) Esto tiene por objeto satisfacer la necesidad de 

coherencia en el caos creador. Sin perjuicio de reconocer este 

desenvolvimiento contradictorio de la revolución, habrá que 

reconocer que ninguna sociedad se repite a sí misma, que es 

el momento creativo crítico de la ebullición revolucionaria el 

que permite romper el círculo de esa violencia que se critica 

al Estado y sus jerarquías, a través de la creación de nuevas 

figuras: un Estado transmoderno, podríamos decir en 

términos filosófico-políticos de la liberación. Si hubiese 

inevitable repetición no hubiera historia. 

El momento creativo crítico del poder triunfante de 

la revolución, para crear un nuevo Estado o algún tipo de 

organización política distinta, devendrá atravesando las 

relaciones de propiedad, producción y consumo. La 

transformación de las bases materiales va aunada a la 

preparación teórica y constitución práctica de nuevas formas 

de hacer o devenir gobierno. Una concepción fatalista del 

Estado, como institución impuesta maniquea y 



123 
 

externalistamente a la sociedad, no permite solucionar el 

problema. La cuestión por eso también tiene un punto de 

fuga al considerar al Estado como una especie de vínculo o una 

relación política entre las personas. Y esa vinculación, por 

supuesto, no es meramente formal, es ideológico-material en 

cuanto creencias y desenvolvimiento cotidiano en la re-

producción de la vida. 

En el trayecto crítico que vamos recorriendo queda 

una pregunta que, acusada de ingenua, podemos pasar por 

alto, es decir, si es que el Estado puede contener a la sociedad 

civil. Lo desarrollado hasta aquí ya debe ser indicativo de la 

postura que nos presenta la lectura. Es de hecho con autores 

neomarxitas como Gramsci y Poulantzas que se advierte esto. 

El primero abre todo un campo de investigaciones culturales 

y desplazamientos políticos, mientras que el segundo propuso 

estudiar al Estado como una condensación material de 

fuerzas entre clases y facciones de clase. Sin perjuicio de este 

avance crítico. sectores del mismo marxismo consideraron a 

las clases populares como sometidas a un condicionamiento 

ideológico, el cual les impediría desasirse de la dominación. 

Tendencias de este tipo lo único que hacen es biologizar, 

naturalizar o hasta ontologizar la dominación, en la medida 

que cuentan con una antropología negativa de la persona. Así, 

pueden llegar a proponer la tradición, sobredimensionándola, 

como ese monstruo inveterado que repite la "maldad" 

humana desconociendo el hecho de que una sociedad se 

"transforma permanentemente a sí misma a pesar del peso 

histórico." (García Linera 2022, 619) Sin embargo, como 

nunca una totalidad totalizada puede someter toda la realidad 

circundante, es decir, es incompleta, deja grietas, espacios que 

escapan a la dominación que despliega. Pero esto sería 

limitarse a sus efectos. En verdad, lo que podemos decir es 



124 
 

que la imposibilidad de una totalidad cerrada es posible gracias 

a que hay un exceso inconmensurable y a la vez concreto 

respecto de ella. Desde la Filosofía de la Liberación, ese 

cuestionamiento trascendental es posible gracias a la 

categoría de exterioridad. Es así que, "en medio de engaños, 

imposturas y herencias de dominación asumidas, la gente del 

pueblo opta, escoge, aprende, conoce, decide." (García Linera 

2022, 619). Es decir, en medio de totalidades perversas es 

posible la libera-ción, porque ya sea como consenso o 

disenso, la potencialidad crítica de la vida se rebela a las 

formas de dominación que la oprimen o excluyen. 

El pueblo movilizado puede disolver su asociación o 

ir generando más adhesiones irradiando su influencia a más 

sectores y generando una opinión pública que redunda en su 

materialización en el Estado. De ahí que se afirme que el 

Estado es una "cotidiana trama social entre gobernantes y 

gobernados" (García Linera 2022, 620) lo cual incluye su 

naturaleza de proceso, en otros casos de institución, 

organismo de procedimientos también, pero siempre basado 

en una materialidad de relaciones. En tal sentido, el Estado y 

cualquier otra institución es resultado de luchas pasadas, es la 

misma lucha objetiva y puede ser puesto al servicio de otras 

luchas. 

Por lo dicho hasta aquí se puede afirmar que no se 

debe caer en la abdicación del Estado. Ello involucraría 

desconocer que la eficacia de los mismos movimientos 

sociales es ante y en el Estado. Esto no es reduccionismo 

estatalista de las luchas, sino un sesudo llamado a no perder 

de vista que muchos sectores subalternos están sometidos a 

la lógica estatal y que su vida diaria está sujeta al Estado y sus 

instituciones. Por lo tanto, negar el Estado como espacio de 

lucha o poder constituido a conquistar involucra abandonar 



125 
 

a quienes se desenvuelven cotidianamente bajo su campo de 

influencia; además de permitir la continuación del abuso que 

las clases dominantes ejercen a través de él. Esto no va contra 

la lógica de subversión ya pensada líneas arriba, pues como 

toda totalidad el orden estatal no es absoluto y siempre ofrece 

espacios de incertidumbre en donde se pueden y en efecto se 

inscriben otras formas de producción de sentido y horizontes 

de mundo distintos. No obstante, y ahí el meollo de este 

discurrir acerca del Estado y su disolución; éste es una vía de 

monopolización de ideas-fuerza que orientan a la sociedad en 

su conjunto y por ende tienen un peso especial y muchas 

veces contundente en las luchas que se proponen los 

dominados. Todo lo dicho hasta aquí no significa que la 

crítica al poder estatal del viejo orden pierda potencia. En 

vías, más bien, de factibilizar la revolución es que se la orienta 

también hacia la búsqueda del poder concentrado. Así, el 

Estado es puesto como medio y no como fin. Asimismo, se 

apunta su necesaria refundación (incluso desaparición en 

favor de otras mediaciones políticas) en función al 

consenso/disenso de los dominados y no al miedo que 

infunda sobre quienes gobierna. 

Al interior de un proceso revolucionario que inicia 

una profunda transformación siempre sucederán 

contradicciones inevitables. De ese a priori partimos. En un 

gobierno de movimientos sociales hay una tensión creativa, 

dialéctica, productiva y necesaria entre concentración y 

descentralización de decisiones. Frente a la cual una de las 

soluciones más coherentes con lo que se viene proponiendo 

es la disolución del Estado en la misma sociedad a través de 

un proceso largo de involucramiento y cada vez más 

participación en los procesos de decisión en los que 

"tradicionalmente" interviene el Estado. Esto no es una mera 



126 
 

superación dialéctica del Estado, sino una que tiene por 

metodología o método la anadialéctica, pues el proceso de 

subsunción se realiza a partir de la exterioridad y para favorecer 

los movimientos histórico-sociales que la encarnan frente a la 

totalidad fetichizada del Estado moderno. El camino hacia 

ese objetivo lo sostiene la lucha, ya que la disolución estatal 

solo será la realización histórica de la contradicción. Lo 

mismo puede decirse de la demanda de democratización 

radical del Estado con el fin de, mientras tanto, hacer de él 

"una maquinaria de protección social, ampliación de 

derechos y unificación participativa" (Linera 2022, 624), pero 

bajo una lógica de apropiación de sus funciones por parte de 

la sociedad y sus colectivos. Lógica que tiene por base la re-

producción material de la vida, pues es en ella donde se 

apoyan los demás procesos creativos hacia un destino post-

capitalista. La contradicción y el temor al riesgo de retroceder 

en el proceso revolucionario no debe ser un obstáculo para 

dar los saltos de tigre que exige la realidad. Dejar de agudizar 

las contradicciones y hacer del miedo una excusa es ir 

adjurando de la propia revolución. 

Una segunda tensión involucra la incorporación 

creciente de más sectores al proceso revolucionario. Lo cual 

a su vez desencadena una puesta en cuestión de la hegemonía 

en la dirección. No obstante, esto puede estar guiado bajo el 

entendido de que se comparta la apuesta por el Buen Vivir y 

se interiorice la necesidad de una cohesión e irradiación del 

liderazgo revolucionario de las clases populares en el proceso 

de adhesión de las necesidades de otros bloques sociales. 

La contradicción entre lo general y lo particular se 

presenta como lucha común, comunitaria y lucha del interés 

individual, sectorial, particular y privada. La resistencia a 

políticas generales de privatización neoliberal y profundización 



127 
 

del gran capital transnacional como parte de la revolución 

desemboca en la estructuración de un programa de toma del 

poder que implemente un proyecto de reivindicaciones 

universalmente compartidas. La tensión nunca se pierde en 

ninguna parte del ciclo revolucionario, ni en el ascenso de la 

curva de movilización social, ni en el despliegue de la 

universalidad de reivindicaciones populares y tampoco en la 

consolidación institucional de las demandas universales y 

generales del bloque social-revolucionario. La tensión entre 

demandas universales y particulares demuestra más bien esa 

"constante revolucionarización del ser colectivo del pueblo 

como sujeto fragmentado e individualizado y por ello 

dominado, para constituirse en ser colectivo comunitarizado, 

en unificación continua y reiniciada, una y otra vez." (García 

Linera 2022, 629) Ese trayecto de tensión hegemónica 

demuestra que los números sí sirven cuando no son 

manipulados. Es decir, para hacer una planificación precisa del 

presupuesto de una nación, por ejemplo, es necesario partir y 

volver al interés general, lo cual no quiere decir que ese 

"horizonte comunitario [implique] la anulación del individuo 

ni del interés privado, es más bien la existencia razonable de 

ese interés (privado, local) en medio de la satisfacción del 

interés común, de la Patria común, de la Patria de todos." 

(García Linera 2022, 633) Por lo tanto, es necesario pensar en 

formas democráticas y revolucionarias de resolver las 

contradicciones que frenan u obstaculizan el proceso 

revolucionario de manera pedagógica y no abdicar en el trabajo 

de ideologización de los movimientos sectoriales, sindicales, 

locales, para reforzar una política universal comunitaria, 

comunista y debilitar a su vez el sentido común o las prácticas 

privatistas o privatizantes que se mantienen en diversos 

sectores del pueblo. 



128 
 

Al asumir con seriedad la crítica al fetichismo no solo 

de la mercancía, sino al capitalismo como modelo fetichista 

de la vida, debemos comprender que su apuesta suicida 

privilegia la explotación idealista de la naturaleza. No hay 

nada más alejado de lo material que es la re-producción de la 

humanidad y el cuidado de la fuente que la hace posible, es 

decir, la naturaleza, que asumirla como mero objeto 

explotable. De ahí que tengamos que diferenciar el falso 

debate que se nos impone sobre industrialización y 

capitalismo. Pues no son lo mismo. Nacionalizar, 

industrializar y socializar la riqueza que produce la 

explotación de la naturaleza ha de estar ligado con la 

inevitable satisfacción de necesidades y no con la dominante 

lógica de ganancia y acumulación. Para respetar el postulado 

ecológico de la política y de la economía hace falta considerar 

a la naturaleza como una extensión de la subjetividad humana 

y a lo humano como parte del "organismo vivo total" (Marx 

en García Linera 2022, 636). En esto el Estado juega un papel 

de mecanismo de generación de riqueza y distribución, lo más 

inmediata posible. La lógica central es la re-producción de la 

vida, y esta no se reduce a la humana, porque mellar las 

condiciones de la vida en general termina afectando 

irremediablemente al propio ser humano y sus generaciones 

futuras. Esto y más supone el horizonte socialista 

comunitario del vivir bien, el cual será análogamente pensado 

y aplicado según cada realidad concreta y en relación con la 

comunidad global dada la finitud de nuestro planeta. 

Como ya se intuirá una revolución es intrínsecamente 

contradictoria porque se desenvuelve en tensiones, temáticas 

y divergencias. El flujo de cada revolución es ciertamente 

caótico, aunque se intente hegemónicamente plantear un 

analogado principal. Es también única porque únicas son las 



129 
 

fuerzas que la alientan y cada paso es un referéndum acerca 

de su curso (García Linera 2022, 637). 

 

¿Disolucio n o nuevo tipo de Estado?  
 

Diacrónicamente, el problema no es tanto la 

disolución o no del Estado, sino la cuestión de la política. 

Iniciáticamente en un proceso revolucionario, la disolución 

del Estado moderno-burgués es un objetivo preciso, real y 

factible; y, después, en la medida que una nueva organización 

de la vida demanda un nuevo modelo político de gobierno, la 

creación o transformación del Estado es parte de esa nueva 

tarea revolucionaria. Esto que se plantea contradice ciertas 

interpretaciones, como la de Mészáros, que se han elaborado 

en torno a Marx. Para esta comprensión se recurre a la 

evolución crítica de Marx. Tres momentos diacrónicos 

conectados entre sí: la crítica de la religión, la crítica de la política y 

la crítica de la economía política. Bajo esta visión, el Estado sería 

un "mero horizonte formal" (Dussel 2022, 640). La cuestión 

de la política en Marx, pese a comprender el limitado poder 

de esta para cambios profundos en el metabolismo social, no 

es una visión negativa de la misma, sino más bien, la "apertura 

[de la política] hacia una estructura de amplia participación." 

(Dussel 2022, 642) 

Para resumir un poco la postura Marx-Dussel acerca 

de lo político, este último cita a M. Abensour, pero haciendo 

la siguiente precisión: No se trata de levantar la sociedad 

contra todo tipo de Estado, sino contra el Estado fetichizado, 

en nuestro caso el moderno-burgués. 

 
Lo propio de la democracia insurgente [... no con-
siste en] concebir la emancipación como victoria so-
cial (como una sociedad reconciliada) sobre la 



130 
 

política [que es al final la posición de Marx], que in-
cluye la desaparición de lo político, sino en hacer 
surgir esta forma de democracia, permanentemente, 
como una comunidad política contra el Estado. La 
oposición de lo social y lo político se sustituye por 
aquella de lo político y lo estatal […]. El Estado no 
es la última palabra de lo político. (Abensour en 
Dussel 2022, 643) 

 
Así es que Marx pasará del rescate de lo político 

respecto de la teología a una concepción cada vez más 

escéptica dada la complejidad y ambigüedad del asunto, por 

lo que siempre denunciará la revolución política favoreciendo 

una más radical que sí trastoque los "pilares del edificio". 

Diferenciando entre momento pre y post revolucionario, Marx se 

preguntará qué funciones análogas a las del Estado burgués 

pre-revolucionario subsistirán. Esto es algo por crear: el 

"Estado futuro de la sociedad comunista". Entonces, frente a 

un Estado siempre imperfecto, la consideración última es su 

disolución como postulado o idea regulativa (Kant), pero 

marcada por una imposibilidad fáctica. Lo cual no significa el 

retroceso a una etapa pre-revolucionaria, pues de lo que se trata 

es de crear lo nuevo crítico, reconociendo en ello la 

imposibilidad misma de la perfección. La preocupación 

marxiana sobre el futuro del Estado se ve superada por la 

crítica de la economía política, por eso no encontramos en 

este autor una definición clara de lo que significa la dictadura 

del proletariado, por ejemplo. De lo que se trata, en efecto, es 

de llevar a cabo la misma tarea crítica que Marx genialmente 

hiciera con la económico-política, al campo estricto de la 

producción de categorías de lo político. No solo por prurito 

teórico, sino por razones políticas de vanguardia en los 

procesos revolucionarios del siglo XXI latinoamericano y 

mundial. En tal sentido,  



131 
 

 
un nuevo Estado democrático al servicio del pue-
blo [...] debe inspirarse en la idea regulativa [de la di-
solución y funciones tanto...] participativas proposi-
tivas y fiscalizadoras como las representativas [...] 
desde el horizonte de una participación cada vez 
mayor de la comunidad política, el pueblo, con una 
representación cada vez más responsable y trans-
parente, subjetivando las obligaciones de los ciu-
dadanos y organizando y simplificando [...] todas 
las tareas del Estado, como lugar del ejercicio de-
legado obediencial del poder del pueblo. (Dussel 
2022, 649) 

 
En este proceso revolucionario de des-construcción 

del estado y transformación de la sociedad en su conjunto, el 

liderazgo juega un papel importante. A riesgo de ser 

malentendidos, y en ocasiones tendenciosamente acusados, el 

tratamiento de esta figura en un sentido crítico es necesaria y 

complementaria en el proceso hegemónico de la revolución. 

En tal sentido, el liderazgo es una investidura simbólica de 

poder delegado que el mismo pueblo se da para sí en su 

constitución como actor político. De esta manera, existe una 

falsa contradicción entre esta figura y democracia. Sobre 

todo, porque el liderazgo contribuye más bien al magisterio 

de la participación democrática y la expansión de la cultura 

organizativa, participativa y creadora en la creciente 

democratización de la sociedad. 

Es con Gramsci que se introduce esta cuestión en la 

política con sus atisbos acerca del "intelectual orgánico", pero 

ya con Max Weber se populariza la idea de líder carismático. 

Sin embargo, dada su concepción negativa del poder (como 

dominación, incluso con su caracterización como carismática), 

no es posible pensar una configuración democrática del 

liderazgo como aquí la venimos pensando. 



132 
 

Para pensar en una figura que se semeje a lo que se hace 

referencia con líder popular, se recurre a Carl Schmitt y Von 

Clausewitz. Éste habla del partisano y es Lenin en su labor 

revolucionaria quien estratégicamente une el 1) arte militar y 2) 

la intelectualidad crítica socio-política, que además se mezcla 

con 3) la militancia creativa al interior del partido político en tanto 

comunidad teórica y referencia estratégica de organización 

(Dussel 2022, 653). De hecho, es este pensamiento complejo del 

líder, lo que permite colocar a la lucha civil armada como parte 

de la praxis de liberación, cosa que la filosofía política no había 

hecho antes de la revolución rusa. Bajo esta lógica la puesta en 

cuestión del orden vigente injusto es total y se debate más allá 

de la diferencia entre amigo y enemigo. Ahora bajo una ana-

dialéctica, la "sustitución" crítica del oprimido o excluido que 

realiza el revolucionario no necesariamente se refiere a dos 

personas diversas, sino al papel de actor político que asume la 

víctima sistémica en la transformación de su realidad. La 

enemistad radical, que no analiza Schmitt, del revolucionario 

respecto del sistema en tanto que totalidad indica su exterioridad. 

El revolucionario funda un enemigo (y no piensa en su extinción 

material), pero es el sistema el cual en su desesperación 

contrarrevolucionaria justifica hasta la eliminación física de 

quienes le critican. La exterioridad, la corporalidad viviente que lucha 

se encuentra en entredicho en su misma posibilidad existencial 

debido al peligro de muerte que amenaza su lucha. 

Posteriormente, es con Mao que a los tres momentos antes 

señalados del liderazgo popular se suma 4) la participación 

protagónica y a largo plazo del campesino (cuestión que también 

desarrollará Mariátegui denominándole "el problema del 

indio"). Así, el camino chino hacia la liberación comenzó 

primero como liberación nacional frente a la invasión extranjera 

y, después de una larga suma de fuerzas ("compleja guerra de 



133 
 

guerrillas", etc.), desembocó en el emprendimiento 

revolucionario contra la burguesía hacia un camino socialista. 

En América Latina la figura del liderazgo ha tenido y 

tiene una "función complementaria de las instituciones 

democráticas" (Dussel 2022, 658). Su marco de desarrollo ha sido 

la democracia participativa e incluso representativa liberal. A 

diferencia de los cuestionamientos de un Nicolás Maquiavelo, que 

claro está limitado por su realidad histórica y no puede pensar en 

la democracia de nuestros días, la propuesta gira en torno a crear 

un liderazgo no meramente personal sino sustentado en la 

creación simultánea y articulada de instituciones democráticas de 

participación. Por la vía del liderazgo se puede llegar también a la 

investidura de facto de determinado poder constituido o 

representante encomendándole una tarea urgente o específica, 

caso en el cual su ejercicio siempre se hallará condicionado 

delegado y obediencialmente, pues como se ha aclarado en esta 

filosofía política el poder tiene una connotación positiva de servicio 

y no de dominación. No se debe confundir este liderazgo con 

vanguardismo, sino identificarse con la singularidad del liderazgo 

propiamente dicho, con la particularidad de una comunidad crítica 

de intelectuales o militantes, por ejemplo, y con la universalidad del 

pueblo mismo. Es decir, hay. más que una figura, una estructura 

de liderazgo. Lo rige un principio de complementariedad en el 

proceso de transición hacia una mayor o plena participación 

democrática. Lo cual nos obliga a decir que el liderazgo perfecto 

es su disolución y que por tanto no habrá que aferrarse 

personalmente a este, pero tampoco desentenderse traicionando 

o abandonando la responsabilidad del liderazgo. 

 
 
 
 



134 
 

¿Que  hacer ante el retroceso de un proceso polí tico?  
La pretensio n crí tico polí tica de justicia  

 
Terminaremos este breve resumen, con algunas 

conclusiones de lo dicho hasta aquí y de cara al mundo actual en 

donde la hegemonía dominante la va perdiendo Estados Unidos 

y América Latina se sigue debatiendo en su descolonización. La 

pretensión de bondad de la ética de la liberación subsumida en el 

campo político como pretensión de justicia  

 

suma a la mera "pretensión de validez moral" de un 
Habermas el ser subsumida en un campo más con-
creto ("el campo político") y además considerar 
constitutivo a la pretensión moral o política el mo-
mento material [...]; bondad [en este sentido] en polí-
tica es la afirmación de dicho momento material 
(Dussel 2022, 662) 

 
Esta pretensión está limitada por el principio de 

imposibilidad de la misma finitud humana que rehúye a la 

perfección. Sostiene una subjetividad nueva más allá de la 

competencia de mercado y más acá de un "vida política" 

sometida al monopolio de la dominación legítima. Fundando 

una política cuyo arcana imperii, como le diría Agamben, en 

realidad no es un misterio, sino que encuentra su fuente última 

y necesaria en la vida misma. Y, claro, la pretensión crítica de 

buscar esa validez afirmando la vida material (que incluye la 

espiritual) se realiza en constante referencia a la comunidad y 

no de manera solipsista, pues en este último caso no se estaría 

cumpliendo con la esencia de una cultura democrática. Esta 

pretensión de justicia en una época clásica del sistema político 

puede corresponderse con la legalidad (y costumbres e 

instituciones políticas) que a su vez puede ser legítima, 

justamente por cumplir con la afirmación de la vida. No 



135 
 

obstante, y esto no solo sucede de manera diacrónica, frente 

a un sistema fetichista o fetichizado, la pretensión de justicia 

implica una desobediencia y crítica de la misma ley pues esta 

ya no es legítima o nunca lo fue. De hecho "el mundo colonial 

del Sur Global [en la Modernidad] nunca vivió esa 

normalidad" de igualación entre legalidad y legitimidad. Aquí la 

excepción ha sido la normalidad y aún peor, la radicalización 

de la excepción es un hecho cotidiano. De esta manera, la 

política en la exterioridad mundial no empieza por su momento 

clásico, sino por su momento crítico destructivo. Es un 

segundo acontecimiento distinto al de Badiou, pensado con 

ayuda del "tiempo-ahora" benjaminiano y siguiendo el 

ejemplo paulino de sublevación contra la Ley injusta o fetichista. 

Los actores de la pretensión de justicia pueden llegar "a 

enfrentar el sistema y jugar su vida por la vida libre futura de 

la comunidad en el presente oprimida" (Dussel 2022, 665).  

Una filosofía política que piensa esto es por primera 

vez realmente mundial, universal¸ porque justamente su gesto 

de radical pretensión de justicia politiza su acción y genera 

solidaridad transhumana. Esto trasciende hacia la misma 

crítica de la religión y la teología, bajo el entendido de que 

somos seres materiales/espirituales necesitados de creer, de 

ideología, de una vida espiritual, especialmente en sociedades 

como la nuestra, en donde se puede rescatar críticamente, por 

ejemplo, el pensar filosófico de un Jeshúa de Nazaret que 

enunció un "principio político" hasta hoy vigente: ¡Felices los 

que tienen hambre y sed de justicia! Eso se traduce en disenso 

del consenso dominante, en crítica de lo real existente y 

aspiración utópica de plena justicia. Lo cual a su vez se traduce 

una vez más en un nuevo consenso crítico, una nueva legitimidad 

crítica. El proceso no puede detenerse en la mera negatividad, 

aunque la pretensión de justicia del rebelde sea un momento 



136 
 

de trascendental importancia en tanto crítica y destrucción de lo 

dado injusto. Tiene que sucederse un momento crítico-creativo, el 

pasaje exódico hacia un nuevo orden. Este es el momento de 

mayor complejidad y la política por excelencia, la 

construcción de lo liberador después de la liberación. 

El proceso de construcción nunca estará exento de 

fallas y errores, pues la perfección es una guía utópica anhelable, 

pero irrealizable dada la limitación subjetiva de la razón 

política y la infinitud objetiva de lo político. Esto determina 

que frente a los retrocesos y derrotas la reflexión autocrítica 

sobre sus causas acompañe el curso de la revolución. De esta 

capacidad autocrítica también depende el potencial 

autopoiético del movimiento creador. Atendiendo a la pretensión 

de justicia comunitaria que guía esta política se puede decir, 

recuperando el adagio semita, '¡Hasta el justo comete siete 

pecados por día!' Por lo tanto, la autocrítica no solo debe 

aceptarse, sino promoverse. Así, la autocrítica se asume como 

parte del largo proceso revolucionario, que no puede 

reducirse a una instantaneidad armada debido a la 

multiplicidad de la dominación sobre el ser humano y la 

naturaleza. En este camino, el significante comunitario de 

actor o sujeto político que hemos asumido como más 

apropiada, en tanto que más abarcadora de la multiplicidad 

de luchas por la vida, es el pueblo. Esta categoría 

necesariamente tendrá que estar en relación ana-dialéctica 

con la creación de una subjetividad nueva crítica en un proceso 

de revolución cultural, que en el último de los casos 

desemboca en la transformación del horizonte de la 

modernidad capitalista, machista, ecocida, etc. en uno 

comunitario vital para el goce de lo real en la vida. 

 
 



137 
 

Conclusiones 
 

La creación política del proceso de liberación, en 

función de la pretensión de justicia comunitaria, es también 

conservar la potencia y potencialidad creativa de lo existente 

y la apertura que esto produce para un futuro posible. Las 

condiciones actuales reducen el horizonte porque encubren 

o invisibilizan, ya sea con violencia o alienación, las 

experiencias ya presentes de liberación. Y, ya que reducen el 

futuro a la unicidad del progreso lineal y la exclusividad del 

desarrollo moderno capitalista, imprimen una tara a la praxis 

creativa que utopiza con un futuro de liberación. La 

dominación moderna estrecha los caminos, homogeneiza el 

sendero; la liberación no es solo la teorización de estas 

líneas, es, sobre todo, la práctica de los pueblos del mundo 

en sus respectivos procesos comunitarios, en donde son 

activos agentes, protagonistas de su historia, de su vida. La 

revolución, para nuestros pueblos, es la mayor realización de 

la democracia. Y nada se repite inevitablemente, pues en tal 

caso no habría historia. La revolución justamente rompe el 

continuum histórico, abre las puertas de un nuevo proceso. 

No es que llegue a un nuevo estado (de libertad) ya ganado, 

la construcción de la libertad (liberación) y la democracia 

son un proceso constante. El momento crítico-creativo es el 

momento de mayor complejidad y la política por excelencia: 

la construcción de lo liberador después de la liberación. Y 

en nuestra realidad latinoamericana y caribeña, esta 

construcción se acompaña en mutua afectación dialéctica de 

la destrucción de lo dominador, porque lo viejo no acaba de 

morir (y, con frecuencia, se reactualiza sangrientamente) y lo 

nuevo se encuentra en continua construcción. La liberación 



138 
 

de nuestra historia, nuestra liberación, es un proceso 

inacabado y la están haciendo los pueblos. 

 
Bibliografí a 

 
Dussel, Enrique (2006/2018). 20 Tesis de política. CDMX: 
Siglo XXI. 
 
Dussel, Enrique (Ed.) (2022). Política de la Liberación. Vol. III. 
Madrid: Trotta. 
 
García Linera, Álvaro (2022). "La revolución, el Estado y las 
tensiones creativas", en Política de la Liberación. Vol. III. Dussel, 
Enrique (Ed.). Madrid: Trotta. 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



139 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

www.phillosacademy.com 


